
莫 爱 世 界

Stop Loving the
World

今天的清教徒宝藏

PURITAN 

FOR TODAY

威廉·格林希尔 (William Greenhill) /著
杰·T·科利尔 (Jay T. Collier) /编辑

牧睿 /译

Treasures



 
 

莫爱世界 
Stop Loving the World 

 

 

 

 

 

 

 

 
威廉·格林希尔 (William Greenhill) /著 

杰·T·科利尔 (Jay T. Collier) /编辑 

 牧睿 /译 

 
 



 ii 

 

丛书编辑 

Joel R. Beeke & Jay T. Collier 

 

对清教徒感兴趣的人越来越多，但很多人对这些信心

巨人的作品读起来觉得困难重重。这个系列选取一些简短的

书来增加易读性。为了适应现在的读者，在保留了作者的原

意不变的基础上，这系列的每本书都经过了编辑，润色了

“过时”的句子。并且每本书都是精挑细选出来的，给我们

这个时代的重要问题提供了最好的建议。 

 

 

  



 iii 

Stop Loving the World 
© 2011 by Reformation Heritage Books 
 
English Edition Published by: 
Reformation Heritage Books 
3070 29th St. SE 
Grand Rapids, MI 49512 
616·977·0889 
e·mail: orders@heritagebooks.org 
website: www.heritagebooks.org 
 
Originally titled “Being against the Love of the World” and published 
as an appended sermon to The Sound Hearted Christian (London, 
1670). 
 
Simplified Chinese Edition: © 2025 by RTF-USA  
Translation rights granted by permission to:  
 
Reformation Translation Fellowship (RTF-USA)  
3026 6th Ave. 
Beaver Falls, PA 15010  
www.rtf-usa.com  
Contact Information: rtfdirector@gmail.com  
Simplified Chinese translation by 牧睿  
 
FOR FREE DISTRIBUTION ONLY – NOT FOR SALE 
 

 

 

 

  



 iv 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 v 

 

目录 
 

前言..................................... vii 

第一章 世界和其上的情欲.................. 1 

第二章 不爱世界的理由.................... 13 

第三章 应该如何看待上帝的造物............ 27 

第四章 教义应用.......................... 39 

第五章 不爱世界的更深层原因.............. 49 

第六章 如何使心脱离尘世.................. 61 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 vi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 vii 

前言 
 

我觉得《莫爱世界》这个题目会引起一个强烈的反应。

有些人可以接受，但更多的人应该不想接受这个告诫。或许

你的反应有所保留：“谁说我爱世界了？你怎么可以这么论

断我？”。但你很有可能有更多的问题想问，“什么叫不要

爱世界？约翰福音 3:16 说神爱世界（英文圣经里，世界和

世人是一个词：world）难道我们不应该也爱吗？行了，别

这么拘谨搞的像个清教徒似的。”但是，不要爱世界这条诫

命是直接来自于圣经：“不要爱世界和世界上的事。人若爱

世界，爱父的心就不在他里面了。” ）所 15:2 约翰一书（

，我们都得知道是上帝先告诉我的反应是怎样的以不论我们

爱世界的。要不们  

我们为什么会有这些反应呢，是因为我们太爱世界了

吗？诚然，有些人持有一种失衡的观点，认为周围的世界几

乎毫无价值，我们却还是得用一个负责任的态度去了解这条

来自圣经的诫命的真正含义。如果我们不滥用这条诫命，再

加上认真的理解，灵敏的基督徒很快就会欣然承认我们最大

的诱惑之一是把这个世界看得太重，甚至超过创造这个世界

的神。在不知不觉中，我们热切地依恋着这个世界上的事物。

即使这些事物都是神赐给我们的，是美好的，但我们更珍视

它们而不是那赐恩的神。 



 viii 

财富，名誉，和权利是这个世界能提供的，同时也是

我们最想要的东西。我们崇拜物质，无伦是金钱，地产，还

是其他从物质来的舒适和便利。我们渴慕他人的好感，想得

到他们的尊敬。我们喜欢权力，插手每一件事让它们按照我

们的旨意来行。这些东西的存在都有其合理性，但我们却太

容易把它们当成喜乐的源泉。 

在我们这个时代，科技的发展让太多的东西变得触手

可及，导致爱世界这个问题越加严重。互联网把整个世界放

在了我们的指尖，点一下你就可以购买或者出售几乎任何东

西，或是在社交网站上获得大量的“朋友”和“粉丝”，又

或是用极端的话语来煽动一大群人。在这个新奇的虚拟现实

里，世界的魅力无处不在。 

在这个物质主义统治的高科技社会中，人毫无疑问会

更倾向于爱这个世界，所以对于世俗这个问题的思考和对它

的抵制也不是什么新事。自从亚当和夏娃对一颗果实的向往

超过了那创造果实的神以来，爱世界这个问题就存在于我们

当中了。这个古老的问题还会持续到基督的再来，这也是为

什么圣灵会启示使徒约翰告诉我们不要爱世界。既然这是上

帝的子民一直在斗争的问题，我们就应当好好利用基督徒在

各个时代的忠告来寻找补救办法。 

让我们向清教徒学习，他们的布道和书籍经常提到这

个话题，为抑制我们对这个世界过度的爱提供了极佳的资源。



 ix 

所以我推荐这本威廉·格林希尔（William Greenhill，

1598-1671）的书。他最初的标题是《反对爱世界》，是他

的《基督徒健全的心》（伦敦，1670）的附加讲章。这篇讲

章相当得长，比其他的附加讲章要长得多，很可能被分开了

几次来讲或者是因为出版的原因被写得更加详细了。因为这

篇讲章本身就已经能成为一本好书了，我们就改了一些过去

的用语，把它分成章节并加上标题，为了让这篇充满智慧的

忠告在这新一代中传播。它简洁地阐述了清教徒对爱世界这

一普遍问题的担心和解决办法。 

在你读之前，你应该知道格林希尔自己也感受到了这

个世界的诱惑，以及要拒绝它很艰辛。在他还没有在讲道中

讲说这个话题之前，就在将原则付诸于行动上受到挑战。在

他的一生中，他多次因为他的信念而被从有名望和影响力的

岗位上开除。其中一次发生在 1636 年，当时格林希尔已在

萨福克奥克利牧会，同时还参与了在萨福克和诺维奇两个著

名的布道站的工作。这些荣誉之位提供了他舒适的生活，也

让他有机会为基督大显身手。但是在 1633 年，强烈反对清

教徒的查理一世重新发布了《运动宣言》，并宣布将拒绝在

讲坛上宣读此书的牧师革职。和许多清教徒一样，格林希尔

拒绝宣读此书，因而被撤职。 

令清教徒感到愤怒的是，该宣言鼓励在主日进行世俗

的娱乐活动。这是对格林希尔和很多人的考验，考验他们对



 x 

这个世界的热爱程度。首先，遵循《运动宣言》意味着牺牲

主日的一部分时间来表达我们对世界的爱，但主日却是分别

为圣的一天，一整天被用来更直接又更明确地表达我们对主

的爱。其次，在失去工作的威胁下牧师被试探去读这篇皇家

宣言。格林希尔并不认为娱乐和这些荣誉之位是非法的，但

是他相信的是他的屈服将会让他把更多的爱给予世界，而不

是给那位赐下世界的神。 

早在格林希尔发表这篇讲章之前，他已经经受了各种

损失，但在他的讲章里一次也没提及这些个人的挣扎。然而，

这些损失显示格林希尔在鼓励其他人抵抗的同时，自己也参

与其中。当受到试探的时候，他宁愿放弃那至好，神圣的职

位，以保持对神更大的爱。格林希尔和他的弟兄姐妹们一同

战斗，并用自己在试探中的经历安慰他们。 

关于这个来自清教徒的不要爱世界的号召，还有一件

事值得我们注意。清教徒通常被描绘成一群一本正经，与世

隔绝的人。但我们应该注意，格林希尔对爱世界意味着什么，

是非常谨慎的。在这本关于爱世界的反省信息中，他很谨慎，

没有给我们带来不合理的期望。不要误会我的意思，这是一

本非常有说服力的书。但他区分了正确地用世界和爱世界，

从而避免了拒绝世界所有的美善。他鼓励我们用我们已经得

到的东西来表示我们对那位给予者的爱。只要认识到这一点，

我们就会发现“不要爱世界”这命令最终不是关乎我们不要



 xi 

做什么，而是一个正面的目标，就是为了在神里面的喜乐。

然而我们的问题是我们与神造的事物纠缠不清。世界许诺可

以满足我们，我们就立马跑向世界而不是神。世界向我们出

售了一张它永远无法兑现的清单，我们竟然都欣然接受了。 

也许人们如此强烈的反对清教徒的原因就是因为我们

确确实实地爱着世界。如果你和我一样，那你需要听到这本

书里的信息，它挑战我们，但同时又非常鼓舞人心。在这里，

格林希尔给我们对这个世界纠缠不清的爱情提供了解药。他

解释了爱世界意味着什么，解释了这么做的危险，分享了我

们应该如何与世界相处，然后给出了令人鼓舞的方向——让

我们的心远离它。这本书的信息不受时代限制，清教徒的教

导也适用于今天。我祈祷这本书会激励你去改变你的生活方

式，让世界知道你并不是为了世界及其魅力而活。不但如此，

愿你的生活可以让人们清楚地看到你的心是属基督的，是属

那创世者的。 

 

杰·T·科利尔 

密歇根州大急流城 

2010 年 11月 

 





 

第一章 

 

世界和其上的情欲 

 

“不要爱世界和世界上的事。”约翰一书

2:15 

 

约翰是基督所亲爱的门徒，这封信是他写给那些基督

所爱的人的。他的目的大致上是为了坚定他们对基督的信心

和鼓励他们活在圣洁和爱中，正如约翰一书 3:23 所写“神

的命令就是叫我们信他儿子耶稣基督的名，且照他所赐给我

们的命令彼此相爱”。在第二章的 1-2节，他为软弱的基督

徒制定了一个补救办法，如果有人犯罪，他们在天父面前有

一位中保，那就是那义者耶稣基督。为了避免这个特权被滥

用，导致我们自由地犯罪（因为知道我们有位中保），约翰

在 3-6节中提到他们应该遵守主的诫命。这是在提醒我们，

如果我们在基督里得到什么益处，就会爱基督；我们若爱基

督，就会遵守基督的诫命，效法基督的样式。在 7-11 节中，

他教导他们彼此相爱，从不同的方面表明这既是新的又是旧

的诫命。接下来在第 12 节，他又专门对“小孩子”说话，

在第 13节，对“年轻人”说话，在第 14节，对“父亲”说



 2 

话。他说他们绝对不能爱世界和其中的事物。这样做对他们

圣洁的生命和对彼此的爱都是一个拦阻。这章里会讲到我观

察到的两个现象。 

第一，即使是圣徒也会倾向于爱这个世界。如果不是

我们天生就有这个倾向，就不会禁止我们爱世界了。没错，

基督徒太容易爱世界和其上的东西了，因为这世界和我们堕

落的本性相当地契合。快乐，利益，荣誉之类的东西可以满

足我们的幻想、爱恋、性情和意愿。所以使徒说：“不要爱

世界”。 

第二个观察是，那些处于恩典之下的人——无论是小

孩还是年轻人，或是父亲——都不该爱世界。“不要爱世界

和世界上的事。” 

基于这些观察，我阐述以下几点： 

 

� “世界”指的是什么，以及什么叫爱世界 

� 莫爱世界的理由（第二章） 

� 我们与神的创造物之间的关系（第三章） 

� 这一原则（不要爱世界）的实际应用（第四章 ） 

� 莫爱世界的背后动机（第五章） 

� 让心远离世界的一些指引（第六章） 

 



 3 

“世界”指的是什么 

  

“世界”这个词主要有三种用法： 

 

1. “世界”指的是可以看见的天地和其中的万物，就是

那些被上帝创造出来的。创世记1:1 告诉我们：“起

初神创造天地。”然后各样具体的事物被一一创造出

来。新约告诉我们：“万物都是借着他造的”，“他

在世界，世界也是藉着他造的”（约翰福音 1:3，

10）。所以世界和其中的一切都是神通过基督造的。

因此，地上的所有事物都可以被认为是上帝和基督的

作品，这就是“世界”一词的含义。 

2. “世界”指的是世上的习俗、礼仪、崇拜，和时尚。

罗马书 12:2 说：“不要效法这个世界，只要心意更

新而变化。”这里说的就是不要效法世人的风俗、礼

仪、崇拜和时尚。在歌罗西书 2:20-22也可以看到这

一点：“你们若是与基督同死，脱离了世上的小学，

为什么仍像在世俗中活着、服从那‘不可拿、不可尝、

不可摸’等类的规条呢？这都是照人所吩咐、所教导

的。”这里，“世界”是指人的粗俗、人的样式、人

的崇拜、以及人崇拜神的方式。所以你看到“世界”

可以意味着风俗、时尚、礼仪和对世界的崇拜。在其



 4 

他地方，这些被称为“懦弱无用的小学”（加拉太书

4:9）和“人间的遗传”（歌罗西书 2:8）。 

3. “世界”指的是世上的浮华，撒旦利用它来推进他的

国度和权益，同时也来阻挡基督的国度和权益。这是

在滥用上帝创造的荣耀和伟大，人的卓越和天赋，世

界的利益和乐趣。因此在加拉太书 6:14，保罗说：

“但我断不以别的夸口，只夸我们主耶稣基督的十字

架；因这十字架，就我而论，世界已经钉在十字架上；

就世界而论，我已经钉在十字架上。”也就是说：

“我被钉在十字架上，与世界的奢靡和荣华，以及对

世界来说是美好的事物同归于尽。世界已被我钉在十

字架上。它对我是死的，我对它也是死的”。保罗在

其他地方提到底马如何贪爱世界（提摩太后书

4:10），为了世界上的事物、享乐、利益、荣誉、舒

适和其他东西而放弃了事工。 

 

所以，莫爱世界。不要爱世界里的被造物、风俗和时尚，或

者世界的辉煌、浮华、荣耀和崇拜。在本书中“世界”一词

有这三种含义 。 



 5 

 

爱这个世界意味着什么 

1. 爱世界就是高度尊重世界，把它放在高位。基督说，

人所看重的，就是神所憎恶的。当我们极度看重世界和其上

的事物时，就是爱世界了。在路加福音 14 章里的那些人，

当他们被邀请去参加大宴席时，却把他们的田地、牛、妻子、

和世界的东西看得比基督的事更重要。当这些东西被推崇的

时候，就被认为是爱世界了。 

许多人认为如果拥有了世界，就是成功。他们说：

“如果我有这样的才能，这样的荣誉，那样的地位，就会很

高兴。”但请看诗篇 144:12-15: 

 

我们的儿子从幼年好像树栽子长大；我们的女儿如

同殿角石，是按建宫的样式凿成的。我们的仓盈满，

能出各样的粮食；我们的羊在田间孳生千万。我们

的牛驮着满驮，没有人闯进来抢夺，也没有人出去

争战；我们的街市上也没有哭号的声音。遇见这光

景的百姓便为有福！有耶和华为他们的神，这百姓

便为有福！ 

 

大卫在这里以世人的口吻说话；他们快乐，就是成为

繁荣和成功的人。但他是这样纠正他们的：“有耶和华为他

们的 神，这百姓便为有福！”约拿很看重他那一夜之间就



 6 

坏了的蓖麻，犹太人非常重视他们的圣殿。因此，当我们对

世上的事物设定了过高的价值时，我们就是爱世界了。  

2.爱世界就是专注于它。爱什么，心就思念什么。大

卫说，“我何等爱慕你的律法，我何等爱慕你的律法，终日

不住地思想。”（诗篇 119:97）思想最多的就是心所爱的。

当我们的思想被世界所吞噬，日思夜想时，就是爱世界和其

上的事物了。人们满脑子都是对尘世的思念——享乐、荣誉、

利益、满足和快乐。雅各书 4:13 说:“今天、明天我们要

往某城里去，在那里住一年，做买卖得利。”他们的心思，

专以世俗，买卖得利为念。他们以此证明自己爱世界。所以

诗篇 49:11 说，“他们心里思想：他们的家室必永存，住宅

必留到万代；他们以自己的名称自己的地。”他们所有的思

想都被这些事情占据了，这表明了他们对世界的热爱。腓立

比书 3:19 也说到了那些属世的人。人的心思挂念地上和属

世的事，他们就爱这地，也爱这世界。他们是地上的居民，

在这里寻求产业。这就是爱世界的第二个特征：我们的思想

被世界所占据，时常在意着它，跟随着它。 

3.爱世界就是渴望它。爱意味着渴望更多。强烈的欲

望驱使他们追逐着那些东西。爱是一种与所爱之物联结的欲

望。你知道诫命上是怎么说的:“不可贪恋人的房屋，不可

贪恋人的妻子，仆婢，牛，驴，并他一切所有的。”（出埃

及记 20:17)。当灵魂贪恋时，灵魂就已经爱上了某个东西。



 7 

啊，人的欲望是多么容易被这世上的事物所牵引啊，不仅如

此，还对它们如此地热切！ 

4.爱世界就是把心放在世界的事物上。诗篇 62:10 告

诫我们：“不要仗势欺人，也不要因抢夺而骄傲；若财宝加

增，不要放在心上。”许多人将他们的心放在世界的事上。

正如我们在何西阿书 4:17 看到的，“以法莲亲近偶像，任

凭他吧！”他的心专随从他的偶像。当他的心专注于某件事

时，他就会爱上它。你知道撒母耳曾告诉扫罗不要挂念他父

亲的驴(撒母耳记上 9:20)。人的心眷恋他们的财物，牲畜，

五谷，酒，油，享乐，利益，以及这世界所赐给他们的一切，

但是歌罗西书 3:2 提醒我们:“你们要思念上面的事，不要

思念地上的事。”人常常满足于爱地上的事。这里各种各样

的事物夺去了他们的心，他们的心被占据，所以他们热爱这

些东西。马太福音 24:38说，“当洪水以前的日子，人照常

吃喝嫁娶”。他们的心思都放在这些事上。当我们把感情放

在某样东西上时，我们就爱它。 

5. 爱世界就是把大部分的精力用在世间的事上。当我

们为某件事情劳力时，我们就把时间和精力都用在了这件事

上。“不要为那必坏的食物劳力，”基督说，“要为那存到

永生的食物劳力，就是人子要赐给你们的，因为人子是父神

所印证的。”(约翰福音 6:27) 当我们主要的工作是关乎必

坏的肉食和其他类似的事时，我们就爱它们。当我们的心为



 8 

了一件事如此弯曲时，爱在其中。人们早起晚睡，大把大把

地消耗时间，这是出于爱。罗马书 13:14 提醒我们 “不要

为肉体安排，去放纵私欲。”当我们为着肉体的欲望做预备

——想方设法满足它们——我们爱世界这件事就很明显了。

人热切地追随，用尽了他们的时间和精力。 

6.爱世界就是寻找各样的的机会和时机来得到世界上

的事物时：低买高卖、得大地产、大房子、大土地以及类似

的东西。基督说:“今世之子，在世事上比光明之子更聪

明。”（路加福音 16:8）今世之子有今世的智慧，总有办

法为他们自己谋求各样的益处。但是“你们这些要吞吃穷乏

人、使困苦人衰败的，当听我的话！”(阿摩司书 8:4)他们

寻找机会吞吃、掳掠穷乏人，白白占有他们的劳动。他们像

展翅翱翔的鹰，俯视捕捉猎物。心在四处游荡，在世界上寻

找各样的地方仅停留一阵子。然而，请记住我们主说的话:

“你们不要要求吃什么，喝什么，也不要挂心。”(路加福

音 12:29)不要像天上的流星。很多人就如流星，在空中盘

旋一时，最后陨落在地上。 

有人会说:“如果有钱，我就安心了。”在箴言 18 章

11 节，智慧人说:“富足人的财物是他的坚城，在他心想，

犹如高墙。”当富足人得着财产，就必安顿在那财产上面。

这是他的坚城，他必住在那里。在他心中，财富就如一堵高



 9 

墙，以为它会在敌人，伤害，和冤屈面前保护他。所以，当

我们在这世上寻找有利条件来保护自己时，便会爱世界。 

7. 爱世界就会为它忍受巨大的苦难。为了所爱的，我

们可以忍受任何事情。雅各爱拉结，为这愿望他忍受了春夏

秋冬、寒来暑往。所以当人们忍受着巨大的困难，冒着极大

的危险，不计风险地去抓住世界的时候，他们就是爱世界。

据说，我们的士兵可以牺牲自己的生命和四肢只为了一天拿

几分钱。也有商人为了信誉不惜牺牲自己的灵魂。他们不认

为忍受伤害或错误可以成为他们的荣誉，但他们会冒着生命

危险来维护他们的信誉。在诗篇 107:23-27中， 

 

“在海上坐船，在大水中经理事务的，他们看见耶

和华的作为，并他在深水中的奇事。因他一吩咐狂

风就起来，海中的波浪也扬起。他们上到天空，下

到海底；他们的心因患难便消化。” 

 

那些消化灵魂的困难他们都可以忍受。“他们摇摇晃

晃，东倒西歪，好像醉酒的人；他们的智慧无法可施。”为

了人间的财富，人在海上什么都能忍受，这说明他们对世界

的热爱。这爱，再多的困难也熄灭不了;尽管他们遭遇风暴、

海浪和危险，但他们对世界的爱没有熄灭。只要他们能得到

这个世界，什么都不会使他们厌倦。但论到神的事和灵魂的



 10 

事，福音和安息日，他们厌烦得却是那么地快。再看阿摩司

书 8:4-5： 

 

“你们这些要吞吃穷乏人、使困苦人衰败的，当听我

的话！你们说：月朔几时过去，我们好卖粮；安息日

几时过去，我们好摆开麦子；卖出用小升斗，收银用

大戥子，用诡诈的天平欺哄人？” 

 

他们不厌弃世俗，却转眼就厌弃神的典章和神的安息

日。为了获得产业，人可以忍受任何困难和危险，但他们却

很难为得到天堂、恩典或是关心基督而努力。 

8. 爱世界就会一直偏袒和关心这个世界。爱上世界后，

世俗的东西就成了他们最喜欢谈论的话题。基督告诉过你:

“因为心里所充满的，口里就说出来。”（马太福音 12:34）

世界在心中充满，心就爱它。这样看来，当我们的谈话是关

于世界的，并且是最关心的话题的时候，世界就在我们的心

里。在约翰福音 3:31 节，主基督说: “从天上来的是在万

有之上；从地上来的是属乎地，他所说的也是属乎地。”地

上的人都喜欢说地上的事。他们对关于利益、娱乐和荣誉的

讨论乐此不疲!在约翰福音 8:23 我们读到“耶稣对他们说：

‘你们是从下头来的，我是从上头来的；你们是属这世界的，

我不是属这世界的。’”基督不属这世界，他常论到天上的



 11 

事，就是关乎人灵魂永久的益处的事。然而，他们是属地的，

讲的是属地的事。耶稣讲到文士和法利赛人，说他们只喜爱

人的掌声，追求尊荣的地位。他们是属乎地上的，所以他们

珍惜地上的事，并且多多议论。然而基督是从天上来的，所

说的也是天上的事。反观他们，顾念孜然，茴香，薄荷，和

十分之一，却忽略了律法上最重要的事情。他们的心思都在

这种事上。 

约翰一书 4:5 说：“他们是属世界的，所以论世界的

事，世人也听从他们。”众人都喜欢属世界的人谈着世上的

事，谈论天上之事的人却不受欢迎。“然而，属血气的人不

领会 神圣灵的事，反倒以为愚拙，并且不能知道，因为这

些事惟有属灵的人才能看透。”(哥林多前书 2:14)因为他

们不明白神的事，所以也不领受。这样的事是属灵的，所以

他们不喜欢。因此使徒保罗在罗马书 8:5说：“随从肉体的

人体贴肉体的事”。他们喜爱这些事，细细品味，津津有味，

并以此为乐。但“随从圣灵的体贴圣灵的事”。以赛亚书

58:13 说： 

 

你若在安息日掉转你的脚步，在我圣日不以操作为喜

乐，称安息日为可喜乐的，称耶和华的圣日为可尊重

的；而且尊敬这日，不办自己的私事，不随自己的私

意，不说自己的私话。 



 12 

一个人如果不放弃安息日，转去不以自己的言语和意

愿为乐，神就称他是一个有恩典的、属天的、合心意的人。

我们自己的话就是这世界的话，或是肉体的话。这似乎表明，

当一个人仔细品尝属上帝的事，不转脚离开安息日，不在上

帝的圣日转去做自己所喜悦的，他就是不属于世界的。但是，

当我们在谈话中享受这世界的事物时，我们就不愿与世界离

开并爱着它。 

9. 爱世界就会为在这世上被夺去的事物而悲伤哀号。

当我们失去所爱的，我们会为之哀悼。当一个人极度地哀悼

他的孩子时，那就表明他爱这孩子。当人为失去的财产、名

誉、朋友或亲戚而悲伤和痛苦时，这表明他们爱世界。拉结

哭了并不肯接受安慰，为什么？因为她没了孩子。多少人因

为失去了外在的东西，如信用、利益、荣誉、快乐、财产或

关系，被折磨得无比痛苦！他们是有多么哀恸，多么不满，

低下头，拒绝得到安慰。他们爱世界和世界上的事。 

10.爱世界就是下定决心要变得富有，并以这样或那样

的方式拥有这个世界。就像我们常说的那样，见利忘义，人

们总是会不择手段地得到这个世界。提摩太前书 6:9 提到

“那些想要发财的人”。他们定意要富足，对事情的结果不

管不顾。这些人的确爱世界。 

现在你明白了世界是什么，以及爱它意味着什么。 

  



 13 

 

第二章 

 

不爱世界的理由 
 

为什么我们不应该爱这个世界或世界上的事物呢？有

许多充分的理由说明为什么不应该这样做。以下是一些需要

考虑的点。 

 

更崇高的呼召 

处于恩典之中的人——不论他们是婴儿、幼童、青年

还是长者——都不应恋世，因为他们已被召出尘世，命定往

另一世界去。他们被召进入另一境界，即恩典之境。他们应

该奔向恩典，以及蒙召去的另一个世界与其万物。他们被召

唤与基督共享天国、荣耀与幸福，故而不应恋慕尘世。 

 

爱世界不合理 

我们不应爱世界，因为它会引导我们走向不合理的事

物，这可以从以下四个方面看出： 

 

1. 它会把你引向那些可能存在的事物，却让你放弃那

些确定无疑的事物。为了追求那些仅有可能的事物而放弃确



 14 

定无疑的事物是不合理的。一个人在这世上，想得到世界，

也只是有可能。然而，无论我们是否能得到，过分追求那些

可能性都是不合理的。哈该书 1:6 说： “你们撒的种多，

收的却少；你们吃，却不得饱；喝，却不得足；穿衣服，却

不得暖；得工钱的，将工钱装在破漏的囊中。” 第 9 节总

结道: “你们盼望多得，所得的却少；你们收到家中，我就

吹去。” 

获取这个世界上的东西充满风险，人们可以为这些东

西赴汤蹈火，却可能还是得不到。大多数人都在期待中离世；

他们渴望得到这些物品，却始终未能如愿。确实，那些最辛

勤劳动的人往往收获最少。所以智慧人在传道书 9:11 写

道:“ 我又转念，见日光之下，快跑的未必能赢，力战的未

必得胜。” 那谁该赢这场比赛呢？不就是跑得快的吗？然

而“跑得快的不一定赢，打仗厉害的也不一定能赢，聪明的

不一定有饭吃，有见识的也不一定发财，手艺好的也不一定

受人待见。每个人都会有他的时间和机会。” 他们是否能

得到这些，尚未可知。世界和魔鬼的承诺很少能兑现，但是

有些事情是确定的。所以为了那些没有影儿的事情而放弃那

稳定的事情，这很不合理。神的应许是确定的。不会辜负那

些为真正的智慧和领悟努力的人（马太福音 7:7）。去追求

这些吧，因为它们是不会变的。 



 15 

2. 就算我们费尽心机得到了世界，我们也不会安稳。

世界是无法长久保有的。想想箴言书 23:5: “难道你要定

睛看那虚无的吗? 因为财富必长翅膀；它们如鹰向天飞去。”

再看箴言书 27:1:“不要为明日自夸;因为一日要生何事，

你尚且不能知道。”明天说不定就会有猛烈的风暴，房屋可

能会被刮倒；一场风暴雨里，船只可能被掀翻或被锚链拖住，

损失所有的货物；或是你的房子可能会发生火灾。所以，你

为什么要紧紧抓着那转瞬即逝的东西呢? 但若我们得到了恩

典，它将与我们长存。若我们得到平安和喜乐，无人能将它

们从我们这里夺走。若我们和基督有了关系，那谁也不能把

我们从他手里夺去。 

3. 假设我们真的获得了世间的财富，并且能保留他们

这些财富, 我们的灵魂还是不能被满足。因此，舍弃能够满

足灵魂的事物，去追求那些无法令人满足的事物，这不合理。

请牢记传道书 5:10 说：“贪爱银子的，不因得银子知足。”

倘若我们迷恋这世界——无论是荣誉、享乐还是世间万物—

—我们是不会满足于它的。因为这世上，万物都有瑕疵。没

错，世上的东西都带有咒诅。弥迦书 6:14-15是这么说的： 

 

你要吃，却吃不饱；你的虚弱必显在你中间。你必

挪去，却不得救护；所救护的，我必交给刀剑。你



 16 

必撒种，却不得收割；踹橄榄，却不得油抹身；踹

葡萄，却不得酒喝。 

 

每个活物内都有一个空洞，像是一个填不满的虚空，

什么也满足不了。没有任何事物能满足我们的期望，我们寄

希望于它，却一无所获。我们期望从财富、荣誉、商业、健

康、妻子、孩子或地产中得到的满足实际上并不存在。哈曼

在这世上享有极高的荣誉，几乎无人能及。然而，他却得不

到末底改的尊重，这让哈曼觉得他的一切都黯然失色（以斯

帖记 5:9-14）。人生在世，无论如何，终究难逃虚空和烦

恼。所罗门在世间万物上都刻下了这句警世铭言：“虚空的

虚空...都是捕风”（传道书 1：2，14）。因此，爱慕世界

和世界上的事物最终会引导我们走向荒谬。相比之下，关于

神的事物胜过世界上的事。 

4. 爱慕世界，将引人走向沉沦。世上的事物都会消逝，

但神的事物是永存不朽的。世上的事物如同狗食，然而，神

的事物，天堂和国度是美好的。恩典中有美好，认识基督中

有美好。舍弃这些而选择前者，实在不合理。 

 

爱世界令人不齿 

我们不应该爱世界，因为这与上帝的旨意格格不入。

当自称基督徒的人也贪恋世界，他们的行为就显得他们对信



 17 

仰毫无敬畏之心，仅仅是挂个名而已。这实在是一个耻辱。

在提摩太后书 3:5 中，我们读到那些“有敬虔的外貌，却背

了敬虔的实意”的人。那些徒有敬虔外表却否认其能力的人

是谁呢？他们是“贪爱钱财”的人，是“爱宴乐，不爱神”

的人（提摩太后书 3:2，4）。这使得上帝的道路蒙受了极

大的羞辱，以至于世人都说：“这些自称基督徒的人，竟然

和世人一样贪婪，一样热爱世界，一样追逐世俗之物——他

们的宗教有什么意义？”这种虚伪使我们的信仰蒙羞。就像

那些从流淌着奶与蜜的迦南地带回坏消息的探子一样，这些

世俗的信徒也在抹黑上帝和祂的诫命。世人早已看清：“某

某人说得天花乱坠，在世上名声大噪，但从他们那里得到的

银子却跟从他们身体里取出来的关节一样，像从他们血管里

抽出他们的血一样。他们是如此的吝啬，根本无法从他们身

上得到任何好处。”所以我们在马太福音 18:7 节里读到：

“这世界有祸了。”而这其中一个巨大的祸患，就来自于那

些自诩为基督徒的人，因为他们对这个世界爱得太深了。 

 

爱世界就如拜偶像 

爱世界是可耻的，同样也是拜偶像的。当人们爱世界

时，他们便将世界奉为了偶像。世界占据了他们的心，他们

的心也紧紧依附于世界。以弗所书 5:5说“贪心的，就与拜

偶像的一样。”歌罗西书 3:5 中，保罗告诉我们“贪婪就与



 18 

拜偶像一样。”我们谴责罗马天主教徒设立偶像并向它们下

拜，但如果我们贪恋世界和世界上的东西，我们自己才是更

严重的拜偶像者，因为我们把世界看得比上帝更重要。我们

在心里树立偶像，这无疑是偶像崇拜，是极大的罪，而拜偶

像的人则是极大的罪人。我们绝不愿被指为拜偶像者。然而，

若我们贪恋世俗，便是拜偶像，活在偶像崇拜之中。 

 

爱世界危险至极 

贪恋世界，危机四伏。爱世界的人，若沉迷其中将面

临这些危险： 

 

1. 爱世界的人会逐渐与上帝和基督疏远。我们无法同

时既仰望天堂，又俯瞰尘世。就像我们在两个人或两座山之

间，我们越靠近一个，离另一个就越远。因此，我们离上帝

越远，就越爱世界。人们若爱慕水池，就会舍弃泉源。一切

受造之物不过是水池，当我们的心倾注于这些时，那就等于

离开了作为泉源的上帝。 

2. 此外，我们会逐渐熟悉世俗之道和世人的行径，这

本身也是一种罪恶。我们开始了解他们的欺骗手段和阴谋诡

计，甚至常常接触到他们的誓言和邪恶行为。这种过度的熟

悉会玷污我们，使我们对上帝的事情变得冷漠。 



 19 

3. 我们将自己置身于各种有害的诱惑和陷阱下。那些

渴望财富的人会落入陷阱、诱惑和许多有害的私欲中。贪恋

世界，最终失去良知是几乎不可避免的。不仅如此，我们甚

至有失去灵魂的危险。正如我们在马太福音 19:23中看到： 

“耶稣对门徒说： ‘我实在告诉你们，财主进天国是难

的。’” 贪恋世界的人面临的危险是什么？是完全失去天

堂。 “人若赚得全世界，赔上自己的生命，有什么益处

呢？”（马太福音 16:26）爱慕世界的人劳碌奔波，无非求

名逐利，却也因此将灵魂置于险境，可见爱这世界的危险程

度。 

 

世界专讲不可能的事情 

我们不应爱这世界，因世界使我们陷入不可能之事。

就像马太福音 6:24 讲到：“一个人不能侍奉两个主；不是

恶这个、爱那个，就是重这个、轻那个。你们不能又侍奉神，

又侍奉玛门（‘玛门’是‘财利’的意思）。”耶稣基督明

确地告诉我们，同时追求上帝和财富是不可能的。每个人都

想说：“我要服侍上帝，并爱祂，不然活着还有什么意义。”

然而，倘若我们贪恋世俗，就谈不上敬奉上帝，爱戴上帝。

人不可能既追求世间的荣华富贵，又事奉上帝，这是绝对不

可能实现的。因此，主基督在马太福音 4:10 节受魔鬼试探

时说：“撒但，退去吧！因为经上记着说：‘当拜主你的神，



 20 

单要侍奉他。’”也就是说：“撒旦，你那些引诱我沉溺于

世俗的诱惑，我断然拒绝，绝无可能，我只侍奉上帝。”唯

有上帝才值得我们去侍奉，我们不能同时服侍两个主人。谁

若贪恋世界，便是在尝试同时服侍上帝和世界，这就如水中

捞月，毫无可能。 

 

爱世界使我们成为上帝的敌人 

我们不该爱这世界，以免与上帝为仇。当上帝对耶路

撒冷这么说的时候，是何等的悲哀：“看哪，我与你们为敌”

（耶利米书 21:13），换句话说，“我是你的敌人”。事项，

与伟大的上帝——万军之耶和华，安息日的主，天地之主—

—为敌，何等恐怖！凡爱世界的，便是上帝的仇敌。雅各书 

4:4 记载：“你们这些淫乱的人（原文作“淫妇”）哪，岂

不知与世俗为友就是与神为敌吗？”你想成为上帝的敌人吗？

那就去爱这个世界吧。如果你不想成为上帝的敌人，就不要

爱世界。宁愿与整个世界为敌，也胜过上帝与我们为敌。诗

篇 10:3 里说到“贪财的背弃耶和华，并且轻慢他”。一个

贪婪的人会贪恋世界，上帝必厌弃他。以神为敌是何其可悲。

若有人与上帝为敌，他还会有好下场吗？爱世界会让神成为

我们的敌人。 



 21 

爱世界纯属浪费时间 

我们不应该爱这个世界，因为它只会消磨我们宝贵的

光阴，而光阴远胜于世间万物。有人会为了稻草、槁秸、木

屑、蝴蝶以及诸如此类的东西而花费金银吗？那些热爱世界

的人本身远比世界更有价值，他们奉献给世界的，也比世界

本身更珍贵。世间最为珍贵的事物，莫过于财富、学识与天

赋。然而我们的灵魂远胜于这一切，比整个世界都宝贵。

“人还能拿什么换生命呢？”（马太福音 16:26）。世界虽

大，却不及一人的生命，或是灵魂宝贵；一个灵魂，胜过万

千世界。试想，我们为了这世间万物，耗费光阴、倾注心力、

贡献才智，乃至交付灵魂，究竟付出了怎样的代价？我们为

这世界付出的，实在太多太多了。这世界，并不值得我们如

此深爱，如此付出才智，如此付出精力，如此交付真心。因

此，且看先知在以赛亚书 55:2 里说的。他带着强烈的控诉

而来：“你们为何花钱（原文作‘平银’）买那不足为食物

的？”。他说，那些东西就算你得到了，也不能填饱肚子，

更不能让你的灵魂得到满足，你们“用劳碌得来的买那不使

人饱足的”。爱慕世界，我们付出的代价和耗费太大。我们

辛勤劳作，才得以拥有这世界，但这代价实在过于昂贵。 

 

爱世界会扭曲我们的认知 

我们不应该爱这个世界，因为它会贬低悟性，降低我



 22 

们的理解能力，这本是灵魂最高贵的能力。这世界会蒙蔽我

们的心智，而这一切又是为了什么？这世界不过是污秽之物。

罗马书 8:20-21指出，世界“服在虚空之下”，受“败坏的

辖制”。约翰一书 5:19 同样写到：“全世界都卧在那恶者

手下。”它就像一具腐烂的尸体躺在阴沟里，被那恶者，也

就是魔鬼所掌控。所以这个世界还能给你的认知贡献任何益

处吗？绝无可能，此等行径只会使人心智堕落，灵魂蒙尘，

变得粗鄙、污浊。难道你甘愿为了一个肮脏的世界，而贬低

你那高贵的灵魂吗？在但以理书第二章提到了一个巨大的像。

那大像最好的部分是什么？是那泥足，是那铁腿，是那铜腰，

是那银腹，还是那金首？最好的部分自然是那金的和银的。

但它们都会生锈，会消失。让高贵、英勇的灵魂屈从于这些

身外之物，是对灵魂的玷污。灵魂会变成它所爱慕的样子，

如果它爱慕世界，它就会变成一个属世的灵魂。 

 

爱世界终归自我毁灭 

这世界本质充满罪恶，因此我们不应该去爱它。它不

仅会给我们带来危险，更会使灵魂沉沦于永恒的毁灭。提摩

太前书 6:9 写道：“那些想要发财的人，就陷在迷惑、落

在网罗和许多无知有害的私欲里，叫人沉在败坏和灭亡中。”

灵魂已然陷入彻底的毁灭之中。凡是爱这个世界的人，便是

这个世界的孩子，也是注定要毁灭的沉沦之子。就像那“罪



 23 

恶之徒”，也被称作“沉沦之子”（帖撒罗尼迦后书 2:3）。

这世界使我们离基督越来越远。马太福音 19:16-22 记载了

一个少年人来到基督面前问：“良善的夫子，我该做什么善

事才能得永生？”基督对她说：“当遵守诫命。”那年轻人

说：“什么诫命？”耶稣说：“就是不可杀人；不可奸淫”

等等。这年轻人回答他说：“这一切我都遵守了，还缺少什

么呢？”耶稣回答他说：“你若愿意作完全人，可去变卖你

所有的，分给穷人，就必有财宝在天上；你还要来跟从我。”

但是他却离开了基督，“忧忧愁愁地走了”。为什么呢？经

文里讲到：“因为他的产业很多。”文士和法利赛人为了他

们在世人面前的名声而离弃了基督（约翰福音 12:42-43）。

同样，马太福音 8:34 记载，加达拉人央求基督赶紧离开他

们的境界，他们不想要基督，却是爱那些淹死在海里的猪，

而这个世界也终将他们淹没于毁灭之中。 

 

爱世界的人敌视敬虔 

世界，是灵性成长和与神相交的最大阻碍！因为世俗

的事务会分散我们的注意力，使我们偏离属灵的道路。马大

就是个鲜明的例子，她被许多事务缠身，以至于分心，无法

专注于基督和聆听祂的教导。正如马太福音 13:22 所说：

“撒在荆棘里的，就是人听了道，后来有世上的思虑、钱财

的迷惑把道挤住了，不能结实。” 因此，贪恋世界和世俗



 24 

之物是虔诚的大敌，会使人舍弃至善至美之物，甚至舍弃恩

典、上帝本身以及与上帝的交通。一颗充满世俗欲望的心，

很少或根本没有与上帝的亲密交流。如果一个妻子爱上了别

人，做出了背叛丈夫的蠢事，她的丈夫将不再渴望与她亲近。

正如雅各书 4:4 所言：“你们这些淫乱的人（原文是淫妇）

哪，岂不知与世俗为友就是与神为敌吗？所以凡想要与世俗

为友的，就是与神为敌了。” 诗篇 73:27 讲到那“离弃你

行邪淫的”，人若心系世界，沉溺于世俗享乐，便是离弃神，

如同淫乱之人。须知，这世界乃是灵性进步、与神相交的大

敌！ 

 

爱世界是魔鬼的陷阱 

这世界乃是魔鬼的罗网，他以此诱惑众生，并随心所

欲地奴役他们。哥林多后书 4:4称撒旦为“这世界的神”，

世界即其控制人心的手段。在马太福音 4:8-9中，魔鬼试图

用世间的荣华来引诱基督：“魔鬼又带他上了一座最高的山，

将世上的万国与万国的荣华都指给他看。”这是他最后的手

段，自以为能用它来引诱基督。“对他说：‘你若俯伏拜我，

我就把这一切都赐给你。’”他妄图以此试探基督，但主基

督非他所能及。然而，这却是他引诱凡人男女的常用手段。

当年，他便是用了园中的果实，诱惑了夏娃；他用拔示巴诱

惑了大卫；他用金条和衣物诱惑了亚干。如今，世人也逃不



 25 

过这些诱惑，有人沉迷于美酒，有人迷恋于美色，有人则渴

望权力。一旦被世俗的诱饵所迷惑，他们便会被魔鬼所俘获。

他总是能拿出一些东西，要么是赏心悦目的，要么是美味可

口的，要么是别出心裁的，要么是迎合他们想法的，以此来

控制他们，让他们言听计从。 

 

爱世界会导致背弃信仰 

我们不应该爱世界，它引人入歧途，偏离上帝的道理，

最终使人背弃他的信仰。提摩太前书 6:10 中写道：“贪财

是万恶之根。有人贪恋钱财，就被引诱离了真道。”记住！

他们被引诱离了真道。如果我们爱这个世界，就会放弃信仰、

真理和上帝的道路，从而为彻底的叛教铺平道路。对世界的

爱恋、对世界名望的追逐，以及与世俗之事的过多牵绊，皆

可使人放弃信仰。底马就是一个例子，提摩太后书 4:10 写

道：“因为底马贪爱现今的世界，就离弃我往帖撒罗尼迦去

了。”这实在是难以置信！居然为了现今的世界而离弃了伟

大的使徒保罗。但是底马确实这么做了。对世界的爱使他远

离了保罗，保罗的教诲，以及保罗的道路。这就是为什么我

们不能爱这个世界，不能爱世俗之物的原因。 

 

 

 



 26 

 

 

  



 27 

 

第三章 

 

应该如何看待上帝的造物 

 

 
那么，现在就出现了一些需要探讨的问题。通过解答

这些疑问，我们将更清楚地认识到我们与上帝的造物之间的

关系。 

 

如何看待世界 

若我们不该爱这个世界，难道便要全然抛弃，从此与

之隔绝？答案是否定的。它并非禁止我们与世事有所关联，

而是告诫我们不可贪爱这世界。毫无疑问，我们与这个世界

息息相关。我将在接下来的讨论中，通过几个我们与世界有

正当往来的领域入手，来更充分地解答这个问题。 

 

1. 我们可以探究世界及其间上帝的作为。这些作为本

为大，“凡喜爱的都必考察”（诗篇 111:2）。我们可以研

究这世界，因为世界会因为它会教给我们许多有益的道理。 

研习世间可见之物，可以了解上帝的隐秘。“自从造

天地以来，神的永能和神性是明明可知的，虽是眼不能见，



 28 

但藉着所造之物就可以晓得，叫人无可推诿”（罗马书 

1:20）。藉由这些可见之物，我们得以认识那永恒且全能的

上帝：“你且问走兽，走兽必指教你；又问空中的飞鸟，飞

鸟必告诉你；或与地说话，地必指教你；海中的鱼也必向你

说明”（约伯书 12:7-8）。飞禽走兽、大地鱼虫，都能教

导我们认识那看不见的神。学习这些东西会对我们有好处。

因为我们能从它们身上学到东西，所以我们就应该好好研究

它们。神的力量、智慧、良善与慈爱，皆可在其创造之中习

得。 

造物教导我们审慎与远见。“懒惰人哪，你去察看蚂

蚁的动作”（箴言 6:6）。即使是蚂蚁都懂得在夏天积攒粮

食，以备寒冬之需。 

造物教导我们如何遵守上帝的旨意。“天地照你的安

排存到今日；万物都是你的仆役”（诗篇 119:91）。万物

皆服侍上帝。日月星辰，皆为主用。风也不例外，圣经记载

到“成就他命的狂风”（诗篇 148:8）。当风都完全遵行神

的话语，听从祂的声音，执行祂的命令时，它们就因此教导

我们，我们理当遵行神的旨意。难道波浪、风，以及所有被

造的万物都顺服主，而唯独人却站在悖逆主的立场上吗？要

知道，人，同样也是为了主而被创造的。 

造物教导我们等候神。“万民（英文里，这里可指万

物）都举目仰望你；你随时给他们食物”（诗篇 145:15）。



 29 

空中的飞鸟和海里的生物都等候神赐予食物，我们难道还要

为吃什么、喝什么、穿什么而忧虑困苦吗？主供养了它们。

故此，它们教导我们仰望神，不至丧胆，不被忧虑所困扰。 

造物教导我们要期待从神那里得着荣耀的自由。罗马

书 8:19 提醒我们：“受造之物切望等候神的众子显出来。”

第 21 节又说这些受造之物“仍然指望脱离败坏的辖制，得

享（‘享’原文作‘入’）神儿女自由的荣耀。” 神的儿

女能够达到荣耀的自由。他们或许正处于捆绑之中，如今确

实如此，但那荣耀的自由是存在的。既然整个受造界都在等

候这拯救，我们岂不更当等候吗？ 

造物教导我们认识时节。鹳鸟、鹤与燕子，它们尚且

知晓自己的时节，何况我们呢？因此，我们应该把研究世界

作为神创造作为我们学习的一部分。 

2. 我们可以为这世上的事物祷告。在箴言 30:8，亚古

珥祷告说：“求你使虚假和谎言远离我；使我也不贫穷也不

富足；赐给我需用的饮食。”你在此处可见他祈求所需之食。

因此在路加福音 11:3，基督教导我们祷告说：“我们日用

的饮食，天天赐给我们。”这便是说，求你赐给我们今生一

切必需品——那些合乎我的处境和我所处关系所需的东西。 

3. 我们必须遵守在这世上的呼召。神叫我们用正当的

方法去得到世上的东西。想想保罗对帖撒罗尼迦人说的：

“若有人不肯做工，就不可吃饭...我们靠主耶稣基督吩咐、



 30 

劝戒这样的人，要安静做工，吃自己的饭”（帖撒罗尼迦后

书 3:10-12）。主吩咐人当有职分，殷勤作工。哥林多前书 

7:33 论到那“娶了妻的，是为世上的事挂虑，想怎样叫妻

子喜悦，” 他理应尽力取悦妻子并为家人提供所需。正如

提摩太前书 5:8提醒我们的：“人若不看顾亲属，就是背了

真道，比不信的人还不好，不看顾自己家里的人，更是如

此。”此外，我们应该努力工作，以便有资源帮助他人：

“从前偷窃的，不要再偷；总要劳力，亲手做正经事，就可

有余分给那缺少的人”（以弗所书 4:28）。人应当努力工

作，这样他们就不必依靠他人生活，也不会变得懒惰。我们

应该努力拥有足够的东西来满足他人的需求，并帮助那些无

力、年老、生病、虚弱，或者因为上帝的安排而贫穷的人。

使徒行传 20:35 说：“施比受更为有福。”人当勤劳工作，

使自己丰衣足食，能够给予他人，而非一味索取。 

4. 我们尽可利用世间万物。圣经的教诲并非“禁止使

用世界”，而是告诫我们不要去贪恋这个世界以及世界上的

东西。哥林多前书 7:31 也提到：“用世物的，要像不用世

物（或译，要避免滥用）”。人常为私欲和肉体之乐而滥用

世界，如约翰一书 2:16 说到：“因为，凡世界上的事，就

像肉体的情欲、眼目的情欲，并今生的骄傲，都不是从父来

的，乃是从世界来的。” 我们可以使用世界，但不能滥用

它。 



 31 

如何正确地使用世界 

怎样才算合理地使用世界，而非滥用？下面是六种我

们可以正确、良好地使用上帝创造之物的方式。 

1. 务必使万物各尽其用，以达成上帝创造它们的最终

目的。箴言 16:4 揭示了上帝创造世界的目的：“耶和华所

造的，各适其用。”至高的上帝为了祂自己，为了祂自己的

赞美、尊荣和荣耀，创造了宇宙万物。所以哥林多前书 

10:31 说：“所以，你们或吃或喝，无论做什么，都要为荣

耀神而行。”在饮食起居、嬉戏娱乐、一切行动乃至苦难之

中，都要让上帝的荣光闪耀，因为上帝“为自己创造了万

物”。并且，哥林多前书 6:20 提醒我们：“因为你们是重

价买来的。所以，要在你们的身子上荣耀神。”当你运用你

的思绪、情感、言语、目光、双手、双足；当你奔跑在上帝

的旨意之中；当你将一切奉献给上帝的荣耀——那么你并非

滥用世界，而是以正确的方式使用它。 

2． 在世上生活时，与神同行，回应神的呼召。以诺

与神同行了三百年；他顺从呼召，与神同行。我们不过是管

家，神时常呼唤我们去做这事或那事。如果祂呼唤我们去帮

助穷人，我们便回应上帝的呼唤。当上帝呼唤我们哀恸，我

们便哀恸。当祂呼唤我们怜悯受难者，我们便怜悯。当祂呼

唤我们欢欣，我们便欢欣。当我们为了上帝的召唤而放弃一

些自由时，我们便正确地使用着这个世界。 



 32 

3. 利用世间万物来促进我们自己和他人内在的灵性提

升。“我们晓得万事都互相效力，叫爱神的人得益处，就是

按他旨意被召的人”（罗马书 8:28）。当我运用世界来滋

养我的灵性，蒙受更多的恩典，并加深我的平安、慰藉、满

足和与神的交通时，我便正确地善用了世界。“你们的光也

当这样照在人前，叫他们看见你们的好行为，便将荣耀归给

你们在天上的父”（马太福音 5:16）。当我利用世界使我

的光芒得以闪耀，并以此照亮他人，使他们看见我的好行为；

当我善用我的财富，使人将荣耀归给上帝时，我便是正确地

使用了我的财产。用不义之财结交朋友，就是没有正确地使

用世界，也无益于属灵的成长。很多人用钱压人、报复、满

足欲望，其实是帮撒旦做事，这就是没正确使用世界和世界

上的事物。 

4. 将世事看轻，把上帝和我的灵魂的事情当作我的主

要事务。上帝为什么把我放在这个世界上？是为了让我获得

财富和荣誉，享受快乐和满足我的欲望吗？当然不是，而是

为了荣耀祂的名，也是为了成就我的救赎。如今我若是以此

为首要之事，便正确地运用了世界。因此，基督说：“不要

为那必坏的食物劳力，要为那存到永生的食物劳力，就是人

子要赐给你们的，因为人子是父神所印证的”（约翰福音 

6:27）。务必以获取那存到永生的食物为首要任务。寻求恩

典，做成你们得救的工夫，寻找自己得到永恒福分的保证和



 33 

确凿的证据。在这世上，这才是你们最重要的事。但很多人

却把天堂和上帝的事情当成次要，反而把世界浮华之事作为

首要。 

5. 应适度地使用世界，情感当被小心控制。对待世界

要放轻松，仿佛它从未真正属于我们。在哥林多前书 7:29-

31 我们可以清楚地看到：“从此以后，那有妻子的，要像

没有妻子。”当我对妻子的爱也有适度的时候，不把无限度

地爱她视为理所当然时，就是在正确地使用世界。“快乐的，

要像不快乐。”你是否拥有繁荣时期，万事都顺利？在你喜

乐之时，要表现出这些时期并非你最终的幸福来源。“置买

的，要像无有所得。”在购置资产，如房产、土地时，避免

过度牵挂。“用世物的，要像不用世物（或译，要避免滥

用）。”我们对事物的节制，应如同它们并非属于我们。记

住：“当叫众人知道你们谦让的心”（腓立比书 4:5）。 

6. 可以以一个喜悦的心向神汇报我们在世界里所拥有

的。上帝赐予众人不同的恩赐，或多或少，每个人都有所得。

我们必须善用自己的天赋、资源和人际关系，以便向上帝交

出满意的答卷。很快，每个人都将面临审问：“你曾拥有配

偶、子女、父母、兄弟姐妹、健康、力量等。现在，告诉我

你是怎么管理的。”当我们正确使用我们拥有的东西，并能

向上帝做出积极的交代时，我们便没有滥用世界，而是以正

确的方式使用它。 



 34 

爱世间善的事物 

部分人可能仍会提出如下问题：上帝的造物是否具有

良善的属性？我们是否可以将其视为良善的对象并施以爱意？

良善是否为爱的终极指向？这些都是值得深思的问题，以下

几点将有助于我们解开他们心中的困惑。 

1. 正确看待善的事物，我们当以正确的视角去做评估。

与属灵的善或上帝的良善相比，受造之物中的善微乎其微。

受造之物的善少之又少，以至于它无法使我们变得良善。相

反，它反而会助长我们的腐败，满足我们的欲望，因为“凡

世界上的事”皆是“肉体的情欲、眼目的情欲，并今生的骄

傲”（约翰一书 2:16）。世界的诱惑滋养着我们的欲望，

它们的力量足以唤醒我们内心的邪恶，却无力助长我们心中

的良善。因为世上的事使我们远离神，让我们对行善感到沮

丧，甚至败坏我们内在的良善，所以主禁止我们爱这世界—

—尽管这世界也并非一无是处。 

2. 谨记要善用这些美好的事物。我们可以爱这世界和

其上的万物，如同一个人爱惜他经营事业的工具一样。也就

是说，我们可以爱世界，因为它能帮助我们做更重要的事。

只要财富能用来提升和促进我们在基督里的属灵追求——我

们的平安、安慰和恩典——我们就可以爱世界。 

3. 将至善置于首位，其他皆为次要。我们可以爱这个

世界，但这份爱，须得臣服于我们对上帝的爱，不阻碍我们



 35 

对上帝的虔诚。这样，我们就能爱世界和万物里的好东西，

不然还是别爱这个世界。 

 

当意识到未来的奖赏 

人们在职业选择上，可能会以追求财富为目的，或者

基于高收益来考量，这个现象很普遍。因此，为了在经济上

有所收获而努力工作，难道不是合理的吗？尽管将积累财富

作为目标是常见的行为，但简单来说，他们可能不该这么做。

以下五个原因可以解释： 

1. 以一个职业的收益来证明这个职业的优越性，这是

一种外邦人的行为。在使徒行传 19:24-25 中，我们读到

“有一个银匠，名叫底米丢，是制造亚底米神银龛的，他使

这样手艺人生意发达。他聚集他们和同行的工人，说：‘众

位，你们知道我们是倚靠这生意发财。’”异教徒们说，他

们的职业好，是因为能赚钱。我们不应该因为一个职业有利

可图就认为它是好的；那些异教徒才这么想。所以，彼得后

书 2:3 里讲到那些假先知：“他们因有贪心，要用捏造的

言语在你们身上取利。” 真正的先知理应获得足够的支持

和鼓励，以维持舒适的生活，但他们的使命并非为了利益。

经对此行为予以谴责，并将其定义为一种罪行；他们为了利

益不惜出卖他们的灵魂。他们对于自身灵魂的最终归宿漠不

关心，而是以获取利益与利润为首要目标。 



 36 

当人生面临两种选择时，人不应以哪种能带来最大收

益为标准来做决定。相反，人必须选择最适合自己呼召的。

上帝赋予我们恩赐和才能，是为了让我们服务他人，荣耀祂，

这才是我们做决定的依据。 

2. 我们从事的职业应该以公众利益为目标。我们为教

会和国家服务，而不是为了个人利益。“和伦人参巴拉，并

为奴的亚扪人多比雅，听见有人来为以色列人求好处，就甚

恼怒”（尼希米记 2:10）。尼希米不谋私利，一心为了百

姓。他被任命为省长，就竭力寻求以色列人的好处。以斯帖

记 10:3 提到末底改，说他“得他众弟兄的喜悦，为本族的

人求好处，向他们说和平的话。”因此，每个人都应将寻求

教会或国家的公共利益作为主要的目标。像一个异教徒所说：

“我们的国家、父母和朋友要求我们贡献部分财产、职业或

所得；我们不应只为自己，而应为大家的利益。”所以在哥

林多后书 12:15 中，使徒说：“我也甘心乐意为你们的灵

魂费财费力。难道我越发爱你们，就越发少得你们的爱吗？”

保罗为了坚固他们的信仰，为了帮助他们，可以牺牲一切。

他就是这样，在呼召中完全忘记了自己。 

3. 将财富作为目标，与福音中“舍己”的崇高原则相

悖。马太福音 16:24中，我们亲爱的救主说：“若有人要跟

从我，就当舍己，背起他的十字架来跟从我。”他必须舍己。

现在如果我要舍己，我便无法同时去建立自我。保罗在腓立



 37 

比书 2:21 中叹息道：“别人都求自己的事，并不求耶稣基

督的事。” 每个人都为自己而活——自己的荣誉、利益和

快乐——并且从不考虑舍己。舍己是一个伟大而光荣的真理，

每个男人和女人都应该注意到并付诸实践，否则他们就不是

主基督的门徒。 

4. 以世俗财富为终极目标，是与圣经教诲背道而驰的。

“不要劳碌求富”（箴言 23:4）。这不应是你们的目标。

大多数人努力工作是为了在世界上变得富有和成功，但这些

不应该是他们的最终目标。为财富而劳碌，直接违背了约翰

福音 6:27：“不要为那必坏的食物劳力，要为那存到永生

的食物劳力。” 我们应该把永生当成目标，而不是那些会

消失的事物。 

5. 我们应当顺应呼召，荣耀上帝，无论是否有所得。

上帝赋予亚当使命，旨在荣耀上帝。“所以，你们或吃或喝，

无论做什么，都要为荣耀神而行”（哥林多前书 10:31）。

我们当在各自的呼召中，以荣耀上帝为念。以弗所书 6:5-8 

保罗论及仆人的职分时说：“你们作仆人的，要惧怕战兢，

用诚实的心听从你们肉身的主人，好像听从基督一般。” 

他们必须在各自的呼召中服侍并荣耀基督，无论他们地位多

么低下。最卑微的仆人也应侍奉基督，“不要只在眼前侍奉，

像是讨人喜欢的，要像基督的仆人，从心里遵行神的旨意。

甘心侍奉，好像服侍主，不像服侍人。”他们不该只想着讨



 38 

好别人，或者只想着自己，而是要服侍主。他们应以荣耀主

为念，“因为晓得各人所行的善事，不论是为奴的，是自主

的，都必按所行的得主的赏赐。”我们若在各自的职分上行

事端正，不以财富为念，就必从主那里得着赏赐。 

  



 39 

 

第四章 

 

教义应用 
 

接下来，我将探讨这一教义的应用，具体而言，那些

蒙恩的人——不管他们是孩童、年轻人还是年长的——都不

应该爱这个世界和世界上的事物。我还会提供一些方法，以

让我们审视内心，辨别是否对世界存有爱慕之情。 

 

实用性 

用处 1：这教义揭示了人堕落的天性，我们很容易爱

上世界和世界上的东西。因此，上帝发出禁令：“不要爱世

界和世界上的事”（约翰一书 2:15）。此禁令暗示，自堕

落以来，人类最倾向于爱恋受造之物，因为他们堕落的时候，

就抛弃了创造他们的上帝，转而去追逐那些被造物。我们如

此专注于事物，以至于将其偶像化，沉溺其中，耗费时间与

精力，却忘记了上帝和属灵的事物。我们的心追逐世俗之物，

就像水向下流，火向上升一样自然。这是人类的通病，一种

普遍的疾病。我们的内心和本性极其腐败，倾向于那些被禁

止的事物。这应使我们谦卑：我们是如此败坏，偏离正道；

我们关注着贫乏、会朽坏、虚空的事物，却忽略了上帝，祂



 40 

才是唯一能说：“我是自有永有的。我是本质。我是存在。

我是至善。我值得被爱，却未被爱。” 

用处 2：如果那些被上帝恩典眷顾的人不应该爱这个

世界，那么真正被上帝恩典眷顾的人肯定少之又少，因为几

乎没有人不爱这个世界。这种对世界的爱是如此普遍，它仿

佛在宣告：“他们没有恩典，或者只有虚假的恩典；不是拯

救的恩典。”保罗说：“别人都求自己的事，并不求耶稣基

督的事”（腓立比书 2:21）。在使徒时代就已如此；人们

爱世界和世界上的事，世界的荣耀、世界的喜好、权利、财

富、享乐，以及诸如此类的事——这些都适合肉体和旧我。

他们喜爱这些东西，却不理会基督。正如我们在启示录

13:3 中看到的：“全地的人都希奇跟从那兽。”很少能找

到一个远离世界，超脱其外的人。保罗说：“我们却是天上

的国民”（腓立比书 3:20）。那些天上的国民在哪？那些

会说“我们的国籍在天国，我们是天国公民，我们的爱慕在

天国，我们的生意在天国”的人在哪？这样的人，世间难觅。 

用处 3：如果不想贪恋这个世界，那么那些有恩典、

敬畏神的人就应该知足常乐，对世上的东西少求一点。一点

点就够了，足以支撑我们走完人生的旅程。当我们有旅程要

走或有比赛要跑时，背负沉重的负担是不明智的。使徒在希

伯来书 13:5 中说：“你们存心不可贪爱钱财，要以自己所

有的为足。”基督徒啊，要以你所拥有的为满足，不要贪恋



 41 

世界和世界上的事。“因为我们没有带什么到世上来，也不

能带什么去。只要有衣有食，就当知足”（提摩太前书 

6:7-8）。一颗感恩的心会这样想：“我来到世上时一无所

有，离开时也带不走任何东西。所以，只要有衣食，有够用

的东西，我为什么还要为那些我不知道是什么的东西而劳碌

呢！”人们未曾思索他们终将一无所有地离开人世，但这是

必然的真理。你可以在此稳固的基础上建立你的人生：当你

死去时，你什么也带不走。所以，让我们满足于世间的些许

吧。 

用处 4：此教义旨在谴责大多数自称基督徒的人，尤

其是那些被认为虔诚并蒙恩的人。这是对他们的一个警告，

因为教会里太多人爱世界，爱世界上的东西了。我应该要狠

狠地、严厉地批评那些自称是基督徒的人。 

 

审视我们的内心 

但我知道马上就会有人说：“我们并不爱这个世界，

我们只是使用这个世界！” 如果事实果真如此，我将倍感

欣慰。所以让我们来检验一下，我们是否爱这个世界。我将

向你们的心灵深处抛出几个问题，恳请大家认真思考并给出

公正的回答。因为你们知道，经上说：“不要爱世界和世界

上的事”（约翰一书 2:15），所以你们扪心自问： 

我是不是更操心世上的事，而忽略了天国与灵性的追求？ 



 42 

人们在购物和寻求优惠时总是格外谨慎，为了获得理

想的房产和土地，他们愿意付出巨大的代价！为了这些事情，

人们付出了巨大的努力。如果土地或房屋的产权存在不确定

性，他们将竭尽全力澄清问题，确保万无一失。倘若海上风

暴危及船只，哪种预防措施会有用呢？人们会竭尽全力并付

出一切代价来保障他们的货物，却对他们灵魂永恒的归宿漠

不关心，甚至避免付出最微小的代价。然而，圣经在腓立比

书 2:12 告诫我们：“当恐惧战兢做成你们得救的工夫。” 

你身处风暴之中，你的救恩岌岌可危。你可能会失去

灵魂，所以要怀着敬畏和战兢，努力成就你的救恩。从黑暗

中挣脱出来，从怀疑、恐惧和一切纷争中挣脱出来。从所有

的阻碍挣脱出来，澄清所有疑虑。以敬畏之心，战兢地完成

你的救赎。这是一项艰巨的任务，一项难以完成的工作，必

须为此付出巨大的努力。“应当更加殷勤，使你们所蒙的恩

召和拣选坚定不移”（彼得后书 1:10）。必须勤奋，因为

这并非易事。仅仅是喃喃自语“主啊，怜悯我吧”是没用的。

不，必须有祷告、挣扎、哭泣和与神摔跤。你必须研读圣经，

并将其真理应用于自己的内心。因此，彼得后书 1:5 讲到

“你们要分外地殷勤；有了信心，又要加上德行”等等。男

女都应殷勤，非常殷勤。他们所有殷勤都应该用于获得恩典，

并使他们确定自己的的呼召和拣选。我们在其他事情上竭尽



 43 

全力，但对灵魂却很少关注。这种本末倒置的关心，不就说

明你爱这世界吗？ 

 

这世界是否将上帝的事物推开，排斥在外？世俗之事是否一

直在冲击上帝的领域？ 

路加福音 14:18-20 记载，那被邀赴盛宴的，一个个都

找借口推辞。有的说：“我买了一块地，必须去看看。”有

的说：“我买了五对牛，要去试一试。”还有得说：“我才

娶了妻，所以不能去。”他们不能来听基督的话，也不能领

受基督在福音里预备的美好事物。同样，世上的事常常挤占

了我们祷告的时间，挤占了我们读经的时间，挤占了我们带

领家人默想的时间，也挤占了我们省察内心的时间。即使世

事没有完全排挤属灵之事，也会削减和削弱它们。 

我们必须严肃地扪心自问，我们是否在寻求上帝的国

和祂的义。世俗之事会排挤掉天国之事，上帝之事，以及灵

魂的重要事务。当我们放下更重要、更关切的事情，转而关

注相对琐碎的事情时，证明我们爱世界。一点小事就能让人

把他神圣的职责给忘掉，或者使他敷衍了事，但大卫，一位

合乎上帝心意的人说：“我思想我所行的道，就转步归向你

的法度”（诗篇 119:59）。也就是说：“我省察了自己的

道路，发现世界想把我带到别的地方。但我省察了自己的道

路，将我的脚步转向你的法度。我急切，毫不迟延地遵守你



 44 

的诫命。”几节经文之后：“我因你公义的典章，半夜必起

来称谢你”（诗篇 119:61）。也就是说：“我会在半夜起

身，从睡梦中醒来。我要在隐秘处做这件事，没有人的眼睛

看见我，只有上帝知道。”我们很少会醒来感谢上帝所赐的

特别恩典，更不用说感谢祂公义的审判了。因世俗之事而将

灵性事务和责任抛在一边，表明了我们太过爱世界。 

 

在灵魂的追求上，我会满足于一点点吗？ 

你会满足于那一点点的恩典，对上帝浅薄的认识，与

上帝稀少的交通，或是那微弱的属天思想吗？反观世俗之物，

你是否贪得无厌，永不满足于已拥有的一切？你是否想要更

多、更多、再更多，甚至永无止境地追求世俗享受——这周

要更多，明年要更多，日复一日地沉溺于世俗享受之中？你

的灵魂是否如同箴言 30:15 所描述的蚂蝗，贪婪地呼喊着

“给呀，给呀”？灵魂啊，若真是如此，你的心已被这世界

所俘虏。 

世人往往自欺欺人，以为自己不贪恋世界，实则不然。

他们内心深处对世俗之物充满贪婪和欲望。这在阿摩司书

8:5 中可以看出：“月朔几时过去，我们好卖粮；安息日几

时过去，我们好摆开麦子？”换句话说，“这些属灵的责任

何时才能结束，好让我们去关注世界，追逐世界，获取世

界？”正如箴言 1:19 所说：“凡贪恋财利的，所行之路都



 45 

是如此。”人都是贪恋财利的，我们看向富人并努力变得像

他们一样。我们渴望变得像他们一样伟大、崇高和受人尊敬，

进行他们那样的大规模投资，拥有他们那样丰厚的收入。但

我们不太会去羡慕那些充满恩典的人，那些特别属灵、属天、

敬畏神，并且和神的关系很亲密的人。很少有人会看到这些

人然后说：“我真希望自己能像他们一样！”然后竭力追求

更多的恩典，效仿以诺，与上帝同行三百年。这样的人，爱

着世界。因此，请扪心自问，你是否也是如此。 你是否越

来越渴望世界，但对天堂和上帝的渴望却越来越少？ 

我从何处获得最多的甜蜜与满足？ 

你在这世上的满足感，是否源于这个世界及其所提供

的一切？它们无疑对我们的天性具有强大的诱惑力，满足了

我们的本性。但天国的事物呢？它们是否像蛋清一样，索然

无味，毫无乐趣可言？有许多人在说：“谁能指示我们什么

好处？谁能给我们一个划算的买卖？”但是大卫却说：“耶

和华啊，求你仰起脸来，光照我们”（诗篇 4:6）。大卫从

中找到了好处；神的脸光照他，对他来说是甘甜的。他能够

欢呼：“你们要尝尝主恩的滋味，便知道他是美善”（诗篇 

34:8）。也就是说，“主是良善的，对我的灵魂来说，更是

甘甜。”他渴望他人也能品尝到主的良善，他希望他们能蒙

神恩宠，与神相交，与神和睦，并拥有圣灵的喜乐。噢，这

些事物对于一颗蒙恩的心灵来说何等得甘甜！ 



 46 

有人会说：“谁能指示我们什么好处？粮食、新酒、

油、享乐、利润，诸如此类的东西？”这些对他们来说很有

吸引力，而属灵和天上的事对他们来说不过是虚无缥缈的影

子。他们虽不屑一顾，一颗充满恩典的灵魂却发现“耶和华

的训词正直，能快活人的心”（诗篇 16:8）。大卫的王冠

和国家，都无法像上帝的律例那样让他内心充满喜悦。就像

他说的那样，“都比金子可羡慕，且比极多的精金可羡慕；

比蜜甘甜，且比蜂房下滴的蜜甘甜”（诗篇 19:10）。有人

高呼：“给我金子，金子，金子!” 但大卫要我们说：“耶

和华的律例比金子可羡慕，比极多的精金可羡慕；比蜜甘甜，

且比蜂房下滴的蜜甘甜。”蜜是甜的，但蜂房更甜。而你的

灵魂，从这些事物中发现甜蜜了吗？一颗爱世界的心说，

“侍奉神是徒然的，遵守神所吩咐的，在万军之耶和华面前

苦苦斋戒，有什么益处呢？”（玛拉基书 3:14）。意思就

是，“我们侍奉神，天天祷告，读经，默想，与他人进行圣

洁的交流，都毫无益处。听道、敬拜神，又有什么益处呢？”

对这样的人来说，属世的利益就是敬虔；但对一颗充满恩典

的心来说，任何与神有关的事都是甘甜，都是巨大的收获。 

 

为了得到全世界，我会用不正当的手段吗？我会放着能让我

得到天堂和属灵粮食的正当手段不用吗？ 

很多人为了得到世界会使用可疑甚至非法的手段。这



 47 

在帖撒罗尼迦前书 4:6 里写得很清楚：“不要一个人在这

事上越分，欺负他的弟兄；因为这一类的事，主必报应。”

不要占人便宜，欺骗他人以获取世俗利益：世俗之人会压迫

老实人，榨取他们的财富以增加自己的财产。阿摩司书 8:5 

讲到了一些人“用诡诈的天平欺哄人。”当人们使用虚假的

手段，走歪门邪道，打着幌子骗人时，这表明了他们贪爱世

界和世上的事。他们将灵魂置于险境，良知饱受煎熬，只为

得到世界。一旦他们的良心苏醒，他们将会发声，控诉并谴

责他们所采取的这些行为。如果为了达到目的我们使用了可

疑或是非法的手段，却把那些光明正大的方法丢在一边，我

们无疑是贪恋世界了。上帝已经安排了获得恩典的途径：祈

祷、默想、听道、查经。这些是毋庸置疑且能带来益处的手

段，而其他的，则难免存疑，甚至非法。 

 

我是否钟情于思想，沉溺于学习，迷恋文字的智慧，仰慕才

华与天赋，以及诸如此类的美好事物？ 

 所有这些东西都属于这个世界。唉，它们是多么地撩

拨人心！有些人沉迷于人间的学问，可见他们不过是属肉体

的，自然的和世界的。正如保罗在哥林多前书 2:4-5 中所

说：“我说的话、讲的道，不是用智慧委婉的言语，乃是用

圣灵和大能的明证， 5 叫你们的信不在乎人的智慧，只在

乎神的大能。”可悲的是，部分信徒的信仰建立在人类的智



 48 

慧之上，他们认为：“他是一位出色的演说家；他是一位博

学之士；他拥有独特的见解和表达方式。” 这些东西令他

们心生欢喜，然而他们却难以接受福音的朴素和纯正的真理。

而源于上帝的真理是清晰而属灵的，任何真理越是属灵，就

越是会被一颗蒙恩的心所接纳。但属灵的事物对于那些热爱

世界的人来说，却变得难以接受，因为它们触及了他们的欲

望和腐败。所以，请扪心自问，什么才是你内心真正的渴望。 

 

我更难过的是失去外在的、世俗的东西，还是失去属灵上的

东西？ 

多少人因失去丈夫、妻子、儿女或家园而痛哭流涕，

他们哀嚎，低头，不思饮食，卧床不起，不肯接受安慰。但

若一位敬虔的牧者离世，若圣礼被废除，若安息日被剥夺，

若宗教聚会被禁止，又有谁会为这些事感到悲伤呢？我们对

注定要失去之物的哀恸，竟超过了对灵魂缺失的悲痛！这便

充分表明我们依恋世界。 

坦诚地回答这几个问题应该能帮你了解你是否热爱这

个世界。如果你发现自己的心已经依附于这个世界，那你应

该受到严厉的谴责。 

  



 49 

 

第五章 

 

不爱世界的更深层原因 
 

我恳求你们，不要再爱这世界和世界上的事。不要再

爱这世界的虚荣和享乐——它的利益、偏好，还有那些虚名！

以下几条理由强调了这一劝诫。 

 

爱世界是罪 

我们不该爱这个世界，因为爱世界就是犯罪。任何被

禁止的行为都被定义为罪，难道你们要活在罪中吗？罪难道

是小事吗？“罪就是违背律法，”你们会说。那么，这就是

律法：“不要爱世界。”如果你们爱世界，就是违背了这条

律法；因此，不要活在违背这条律法的罪中。活在罪中是是

祸患. 以西结书 18:4 警示我们：“犯罪的，他必死亡。” 

无论他们的灵魂地位如何——无论地位显赫还是卑微，学识

渊博还是愚昧无知，富有还是贫穷——如果他们活在罪中，

必将走向死亡。活在罪中是危险的，无论它看起来多么诱人、

多么有利可图、多么光鲜亮丽。如果你爱世界，你就活在罪

中。保罗吩咐我们这么做：“恶，要厌恶；善，要亲近”

（罗马书 12:9）。哪怕是最轻微的罪也是邪恶的，即使它



 50 

仅仅停留在罪恶的思想或欲望之中。未付诸行动的罪都是邪

恶的，但如果罪付诸实践，人开始沉溺其中然后习以为常，

后果将不堪设想！它将带来永恒的死亡，“因为罪的工价乃

是死”（罗马书 6:23）。 

 

上帝明令禁止爱世界 

我们必须遵守伟大上帝的命令，不应该爱世界。伟大、

蒙福、荣耀的上帝命令我们不可爱世界。“不要爱世界和世

界上的事”（约翰一书 2:15）。难道伟大上帝的指示对我

们没有约束力吗？君王之言，蕴含权柄。现在，万王之王、

天地的主——伟大上帝说：“不要爱这个世界。”彼得曾说：

“夫子，我们整夜劳力，并没有打着什么。但依从你的话，

我就下网”（路加福音 5:5）。就该如此，信徒应遵从上帝

的旨意。主啊，依从您的旨意，我将远离世界，不贪恋世间

之物。 

耶利米书 35:5 讲述了一些利甲族人的故事，他们的

父亲命令他们不可喝酒、栽种葡萄园或建造房屋。耶利米在

他们面前摆上酒，说：“请你们喝酒。”他们在第 6 和第 

7 节中说：“我们不喝酒；因为我们先祖利甲的儿子约拿达

曾吩咐我们说：‘你们与你们的子孙永不可喝酒，也不可盖

房、撒种、栽种葡萄园，但一生的年日要住帐棚。’”再来

看看耶和华在第 14 节怎么说的：“利甲的儿子约拿达所吩



 51 

咐他子孙不可喝酒的话，他们已经遵守。”看看这些负责任

的儿子，他们遵守了父亲的命令。他们“直到今日也不喝酒，

因为他们听从先祖的吩咐。我从早起来警戒你们，你们却不

听从我。”上帝是在说：“这对我来说是莫大的耻辱，人的

命令被遵守，而我的命令，这位掌控你们生命的神，却被忽

视。” 

那么，伟大的上帝告诫我们：“不要爱世界。”因此，

让祂的旨意在我们心中生效，拥有不可撼动的权威，从而使

我们的心摆脱对世界的爱恋。 

 

这世界属于那恶者 

我们不应该爱这个世界，因为它属于邪恶和不敬神的

人。诗篇 17:14 谈到那些“只在今生有福分的世人。”有

些人的特点就是世俗的那一套，有着世俗的情感，做着世俗

的事，过着世俗的生活。他们为这世界所能给予的而活，那

是他们的全部所得。世间之物，便是他们的份额。你想在这

里，在这些事物里得到你的回报吗？这回报贫乏，会消逝，

不能满足你，是最差的。 

在约伯记 21:7-13，约伯问道：“恶人为何存活，享

大寿数，势力强盛呢？”恶人本不配活在世上，然而他们却

长寿且势力强大，拥有地位、荣誉和财富： 



 52 

他们眼见儿孙，和他们一同坚立。他们的家宅平安

无惧；神的杖也不加在他们身上。他们的公牛孳生

而不断绝；母牛下犊而不掉胎。他们打发小孩子出

去，多如羊群；他们的儿女踊跃跳舞。他们随着琴

鼓歌唱，又因箫声欢喜。他们度日诸事亨通，转眼

下入阴间。 

  

看这些恶人，他们是注定要拥有世界的，拥有音乐与

欢歌，以及所有符合他们心愿的事物。这就是他们的命运，

谁不渴望这样的命运呢？这正是耶利米书 12:1 提出的困惑：

“恶人的道路为何亨通呢？大行诡诈的为何得享安逸呢？” 

那些玩弄诡计的人为何如此快乐？恶人在世界上过得很好。

即使他们诡诈，也照样兴旺。耶利米说：“你栽培了他们，

他们也扎了根，长大，而且结果。他们的口是与你相近，心

却与你远离”（耶利米书 12:2）。 

恶人在这世上寻求好处，所以我们不应该爱这世界。

亚历山大大帝，一个异教徒，曾拥有整个世界。凯撒大帝，

曾拥有罗马帝国。亚哈随鲁统治着 127 个省份。但这世界是

为狗准备的，而非孩童的食物。因此，我们不应爱慕世界，

因为它属于邪恶之人的份额。 



 53 

世界只会让你失望 

我们不应该爱这个世界，因为它只会让我们失望。它

给我们带来许多麻烦，却鲜有益处。我们被告知，在这世上，

我们将饱受磨难。“在世上，你们有苦难”（约翰福音

16:33）。这世界充斥着棘手的烦恼与锥心的悲痛，并且你

们每天都会遇到它们。传道书 1:14 说道：“我见日光之下

所做的一切事，都是虚空，都是捕风。”即使是世上最好的

生活，也难免会伴随着许多挫折。 

读一下传道书 5:11-16：“货物增添，吃的人也增

添。”你要是有钱了，就会有很多人来分你的钱。那对你有

什么好处呢，除了能看看之外？你究竟得到了什么呢？他人

也享用这些，就和你一样。他们也见证着它们，如同你一般。

它们是世界的财富。你只能使用它们一段时间。“劳碌的人

不拘吃多吃少，睡得香甜；富足人的丰满却不容他睡觉。”

这难道不是一件坏事吗？此外，“我见日光之下有一宗大祸

患，就是财主积存资财，反害自己。”你可能会问，这怎么

会害了他们呢？因为他们会被这些钱带来的恐惧和烦恼给折

磨。滥用钱财肯定会毁了他们的灵魂，但是他们还会因失去

财富而焦虑，因为火灾可能会发生，盗贼也可能会来掠夺。

地上财富的积累，总是伴随着风险，也总会有人觊觎这些钱

财。但是，智慧人说：“因遭遇祸患，这些资财就消灭。”

人们会犯错导致他们失去财产，有时仅仅因为一言或是一行。



 54 

“那人若生了儿子，手里也一无所有。”他手中没有任何东

西可以改善现状。“他怎样从母胎赤身而来，也必照样赤身

而去；他所劳碌得来的，手中分毫不能带去。”他带不走任

何他曾费尽心机想要获得的东西。“他来的情形怎样，他去

的情形也怎样。这也是一宗大祸患。”这的确是一宗大祸患，

然而世人却日复一日地加剧这祸患。毫无疑问，如果人们贪

恋世界，就会遇到失望、烦恼和挫折。因此，让我们避免爱

这世界。 

 

爱世界是毁灭性的 

对世界的爱令多少人沉沦，几乎所有人的悲剧，都与

他们对世界的爱脱不了干系。腓立比书 3:19 说到很多人

“他们的结局就是沉沦；他们的神就是自己的肚腹。他们以

自己的羞辱为荣耀，专以地上的事为念。”当人们只顾念地

上的事，贪爱世界及其诱惑时，他们就走向毁灭。他们将自

己的欲望神化，总是贪求更多；他们必须享受快乐，并且永

不满足。他们赞美自身的污秽，沉溺于醉酒、淫乱和压迫之

中。荣誉、享乐、利益和权力毒害着人们的灵魂，“但那些

想要发财的人，就陷在迷惑、落在网罗和许多无知有害的私

欲里，叫人沉在败坏和灭亡中”（提摩太前书 6:9）。不义

之财可以将人推入万劫不复的深渊。主耶稣告诉我们：“骆

驼穿过针的眼，比财主进神的国还容易呢”（马太福音 



 55 

19:24）。一个人既富有又正直是困难的，拥有世俗的繁华

却能得救，难于登天。 

一个在海上漂泊的人，历经艰辛，完成了一次伟大的

航行，即将抵达家园，却发现船只漏水，即将沉没。于是，

他竭尽所能，将口袋塞满了最珍贵的宝物——银子、金子和

珠宝。然后，他想从大船到小船上，却因身负重物而失去平

衡掉入海中，从此不见踪影。许多人因为他们丰富的财产，

错过了通往天堂的渡船，反倒沉溺于痛苦的海洋里。 

我读到另一个人，他放弃了自己的财产。有人问他为

什么这样做，他说：“为了让我更容易登上雅各的梯子。” 

对世界的爱会毁掉大多数人。世间万物总有一样东西抓住他

们的情感，让他们沉溺其中，最终导致灵魂永恒毁灭。因此，

我们应该警惕那毁灭了如此之多人的东西，不要让我们的心

沉迷于此。 

 

爱世界会让我们心生苦楚 

如果我们爱这个世界，上帝必以某种方式使其苦涩，

让我们对它感到失望。在约拿书 4:6-10 中，我们看到约拿

如何喜爱他的蓖麻，对其倾注了极大的情感。上帝却安排了

虫子，在夜里咬了它的根，蓖麻就枯萎了。然后约拿就为神

夺走了他的蓖麻而困惑和愤怒。雅各也尤其爱拉结生的儿子：

约瑟和便雅悯。当他们被夺走时，这位老人几乎认为他会悲



 56 

悲惨惨地下阴间（创世纪 42:38）。上帝让他为他所挂念的

事物而痛苦。 

很多人喜欢享乐、认可、尊荣，但是追求这些事物迟

早会使他们遇到苦难。许多人爱他们的孩子，上帝却把他们

带走。许多人爱他们的美貌，上帝却降下疾病或磨难，夺走

它。那些被父母当做偶像的孩子，长大后变得任性。他们最

终会成为父母的忧愁和耻辱，加剧父母的恐惧、担忧和泪水。

皆因父母过分宠溺，爱之深切，带来的苦涩反而加倍。所以，

当我们爱这世上的东西时，就会发生这样的情况。如果我们

爱它们，上帝就会通过它们来管教我们。享受任何恩典的方

式是适度地爱它，或者为了荣耀上帝而爱它。 

 

爱世界得到的快乐转瞬即逝 

我们不应该爱世界，因为我们没法一直拥有和享受它

的快乐。允许它们离开我们，就算不离开，我们也得离开它

们。你越喜欢什么东西，失去的时候就越痛苦，就像强烈的

感情会给男女带来巨大的痛苦。在路加福音 12:19-20 中，

我们目睹了人生的短暂。那愚昧人积攒了巨额财富：“你有

许多财物积存，可作多年的费用，只管安安逸逸地吃喝快乐

吧！”但神却对他说：“无知的人哪，今夜必要你的灵魂；

你所预备的要归谁呢？”我们世上有许多这样的人，在这里

积存许多，以为可以长久地活着，安逸地生活。就像人常说



 57 

的：“待我积累了足够的财富，便可享受生活。”可还没等

实现呢，就听到“无知的人哪，今夜必要你的灵魂！”所以，

我们无法长久地享用世间之物。所以，就像使徒说的，当善

用这世界，不可滥用。我们可以用这世界，但不要爱它，因

为爱它就是滥用它。我们要用这世界来满足我们的需要，来

帮助我们走天路，好好使用好让我们和上帝交代。但不要滥

用它，不要爱它。时间不多了！ 

 

我们不是因为世界而被选的 

我们不应该爱世界，因为我们被分别为圣并不是为了

得到世界。想想那些真正敬虔的人，他们是属于上帝的，而

不是属于世界的：“你们要知道，耶和华已经分别虔诚人归

他自己”（诗篇 4:3）。上帝将敬虔的人从世界中分别出来，

归于他自己。既然你已经被分别出来归于上帝，你还把自己

交给世界吗？要属于那位将你分别为圣归于祂的神。当一位

少女被她的朋友们为某位男子所预备时，她将属于他，而非

他人。同样，当上帝将你从世界中分别出来，你的心将属于

上帝，而不属于世界。 

这表明，被分别出来的人就是属神的人。上帝将他们

从世界中呼召出来，为自己拣选他们。祂要要他们行在祂的

道中，做祂的工，而非为世界。一个属神的人超越世界，胜

过世界。岂可让他沉溺于世界，被其诱惑所缠累？希伯来书 



 58 

11:38 论到敬畏上帝的人，说他们“本是世界不配有的人。”

世界不配拥有他们。一个敬畏上帝的人是多么宝贵！灵魂本

身就比世上的万物更加宝贵，但当灵魂中拥有宝贵的恩典时，

它就远超世界的价值。千万个世界也比不上一颗蒙恩的灵魂。

因此，不要为世界而活，乃要为上帝而活，因为你已被分别

为圣。 

 

世界会夺去你对基督的爱 

我们不应该爱这个世界，因为爱世界的人根本不爱主

耶稣基督。正如腓立比书 3:18 说的：“因为有许多人行事

是基督十字架的仇敌。我屡次告诉你们，现在又流泪地告诉

你们。”谨记，他们即与基督无缘，也与祂的十字架无缘。

他们是基督十字架的仇敌。这些仇敌是谁呢？19 节说得很

清楚，他们“专以地上的事为念。”那些单以地上的事为念

的人，就是基督十字架的敌人。 

雅各书 4:4 中，使徒说：“你们这些淫乱的人哪，岂

不知与世俗为友就是与神为敌吗？所以凡想要与世俗为友的，

就是与神为敌了。”成为神的仇敌，也是基督的仇敌，这是

一件可悲的事情。“若有人不爱主，这人可诅可咒。主必要

来！”（哥林多前书 16:22）。意思就是，“让他受咒诅，

直到主来临！”我们仿佛可以听到基督的声音：“我将速来，

以察验爱我与不爱我的人。若有人不爱我，就当受咒诅，直



 59 

到我来，把他扔在地狱里，受他应得的报应。”因此，这应

该让我们停止爱这个世界，因为如果我们爱世界，就不能爱

基督。“一个人不能侍奉两个主；不是恶这个、爱那个，就

是重这个、轻那个。你们不能又侍奉神，又侍奉玛门”（马

太福音 6:24）。 

 

爱世界并非我们的目的 

我们不应爱慕世界，因为这既非我们受造的目的，也

非我们救赎的终点，相反，它与这两者背道而驰。人为何被

造？人是为上帝而造，为与上帝相交而造。他以上帝的形象

被造——在智慧、公义和圣洁中——这样，他才配得上做上

帝的“伴侣”（如果我可以这样说的话），可以与上帝交流

和亲近。如果我们爱世界，那我们怎么去与神相交？我们怎

么完成我们被造的目的？在启示录 14:3-4 里，聚集在羔羊

宝座前的，是“从地上买来的”，“是从人间买来的”。我

们被造的目的就是与神相交，侍奉神，与神同行。而救赎的

终点，乃是跟随羔羊，一生在圣洁和公义中事奉祂。爱世界

和创造、救赎的目的完全相反。若爱世界，便会随从世界；

若爱基督，便会跟随基督。所以，如果你不想违背你被造和

救赎的目的，就不要爱世界，也不要爱世界上的事。现在，

我相信你心里已经理解，为什么不该爱世界了。 

 



 60 

  



 61 

 

第六章 

 

如何使心脱离尘世 

 

是的，我们不该爱这世界。但现实是，这很难做到。

我们都不知道怎样才能撇开世界的诱惑，而不喜爱它。我们

应如何应对？以下七个建议，或许可以将我们的心从世界转

离。 

 

坚信其邪恶 

如果你想让你的情感和心远离世界，就要好好省察你

的判断能力，不要过高地评价这个世界。我之所以这样说，

是因为我们的情感总是追随我们头脑的感知与判断。如果人

们对某事有强烈的想法，他们就会有强烈的情感。当人们高

度重视某事物时，他们的心就会强烈地向往那些事物，并为

之积极努力。所以，现在要对世界降低你的期望值，按照圣

经的评判标准来审视世界。圣经是如何评判世界的呢？加拉

太书 1:4 说它是“罪恶的世代”。这是一个邪恶的世界，

充满了罪恶、压迫和腐败，是注定要被束缚，走向灭亡的。



 62 

这是一个充满阴谋诡计、妖魔鬼怪的邪恶世界。圣经如此评

判，你呢？ 

在约翰一书 5:19 中，我们读到“全世界都卧在那恶

者手下。”你也应该如此来看：“这世界卧在恶者手下。”

更确切地说，它卧在魔鬼手下。魔鬼利用世界来欺骗你，毁

灭你，引你走向永恒的毁灭。人岂可爱那卧在恶中的所多玛

吗？世界就是那卧在恶中的所多玛。所罗门告诉你们，它

“都是虚空，都是捕风”（传道书 1:14）。你会去爱虚空

吗，你会去捕风自寻烦恼吗？约翰一书 2:16 说道：“因为，

凡世界上的事，就像肉体的情欲、眼目的情欲，并今生的骄

傲，都不是从父来的，乃是从世界来的。”这世上的一切都

在滋长我们的欲望，而我们的欲望越强，恩典就越受阻碍，

我们也就越发败坏。 

切勿被世俗的浮华所蒙蔽和欺骗。财产和权利又能带

来什么呢？世人对这些事物的看法千奇百怪，但请看约翰说

的：“这世界和其上的情欲都要过去”（约翰一书 2:17）。

这一切都不过是虚幻的表象；其中毫无实质。人们轻视的事

物，他们绝不会沉迷。如果一个女人轻视一个男人，她永远

都不会爱上他。你越是轻视这些东西，它们很快就会化为灰

烬。你难道还会爱灰烬吗？以色列以灰烬为食（以赛亚书 

44:20），以法莲以风为食（何西阿书 12:1），他们追逐虚

妄，追逐虚假的敬拜，追逐传统，追逐人所造之物以及诸如



 63 

此类的事物。世人容易沉溺于贫乏、低贱的事物，所以，你

要轻视这世界，不要对它抱有任何幻想。这是一个沉沦于罪

恶，充满邪恶的世界。你越是思想这事，你的心就越能摆脱

世界的束缚。 

 

治死你的私欲 

如果你不想爱这个世界，就当约束自己的内心，克制

你的欲望。正是我们的欲望让我们爱上了这个世界。人爱世

界和世界上的东西，是因为被肉体的“聪明”给迷惑了。想

想箴言 23:4 所说的：“不要劳碌求富，休仗自己的聪明。”

这里的“聪明”指的就是你肉体的“聪明”，你腐朽的本性

让你渴望富有，但是要记住，“体贴肉体的，就是与神为仇”

（罗马书 8:7）。 

再看罗马书 8:13：“你们若顺从肉体活着，必要死；

若靠着圣灵治死身体的恶行，必要活着。”治死这些私欲！

我们的私欲是诡诈，难以控制的，它们贪得无厌，提出的要

求是无理取闹。听我一言，如果你现在听从我，我就不用再

烦扰你。但如果你不听，它们会一次又一次地卷土重来，永

无休止。因此，我们成功的最好方法就是战胜自己的私欲。

若我们能致死私欲，就不会再爱这世界。雅各书 4:1-3 说： 

 



 64 

你们中间的争战斗殴是从哪里来的呢？不是从你们

百体中战斗之私欲来的吗？你们贪恋，还是得不着；

你们杀害嫉妒，又斗殴争战，也不能得。你们得不

着，是因为你们不求。你们求也得不着，是因为你

们妄求，要浪费在你们的宴乐中。 

 

你的私欲会乞求整个世界——拥有荣誉、权力、财富

——然而你的灵魂却无法满足。但如果我们的私欲被克制，

这一切都将立刻结束。可悲的是，我们追逐欲望，最终却被

欲望所毁灭。 

 

仰望永恒的事物 

如果我们想要停止爱这个世界，那就让我们的目光更

多地投向另一个世界。另一个世界的确存在。“我们所说将

来的世界，神原没有交给天使管辖”（希伯来书 2:5）。有

一个将来的世界，而那个世界比这个世界更好。我们在希伯

来书 11:16 中读到：“他们却羡慕一个更美的家乡，就是

在天上的。”亚伯拉罕、以撒和先知们都仰望着一个更好的

家乡。上面有个更好的世界，拥有超越这世界的福分。如果

我们能仰望那个世界——它的荣耀、财富、快乐、同伴，还

有它的广阔——我们便会很快向这个世界告别。那个世界让

这个世界看起来就像一场梦，一个影子，一幅画，虚无缥缈。



 65 

哥林多后书 4:18劝勉我们：“原来我们不是顾念所见的，

乃是顾念所不见的；因为所见的是暂时的，所不见的是永远

的。”这世上存在着肉眼无法看见的事物。这些事物是永恒

的，是神圣的。它们是永恒的财富，永恒的上帝，主耶稣，

荣耀的天使，圣徒，以及在上帝右边的喜乐之河。注视着这

些事物，你的心就会从这个世界上转移开。 

 

用心守护你的内心 

如果使我们的心远离世界至关重要，那么我们就要竭

力保护我们的心。就像关注你的眼睛，你的食物，你的生命

一般，你也要细致地看照你的心，竭尽全力守护它。关注你

的情感，不要让它们在世间游荡，四处游走。关注你的恐惧，

因为许多人害怕贫穷，担心无法偿还债务或是维持生计。但

是在马太福音 6:25-26 中，基督是这么说的： 

 

不要为生命忧虑吃什么，喝什么；为身体忧虑穿什

么。生命不胜于饮食吗？身体不胜于衣裳吗？你们

看那天上的飞鸟，也不种，也不收，也不积蓄在仓

里，你们的天父尚且养活它。你们不比飞鸟贵重得

多吗？ 

 



 66 

换句话说，“你们这些可怜的人啊，不要害怕贫穷，也不要

害怕没有肉吃，没有酒喝，没有衣服穿。鸟儿从不害怕，它

们也没有人照看。你们喂养你们的家禽，但谁养活野鸟呢？

上帝在养活它们。”仔细看看你们的恐惧吧，因为它们常常

驱使人们贪恋世界。 

好好想想你所爱的，别让任何受造物占据你的心。应

该去爱主，在上帝和基督里找到快乐。你们知道基督曾说：

“你要尽心、尽性、尽力、尽意爱主你的神”（路加福音 

10:27）。若上帝拥有我们的一切，受造物还能拥有什么呢？

然而，受造物却拥有我们的爱，而上帝却几乎一无所有，这

就是我们最大的过错。而这里却四次用了“尽”，上帝应该

拥有我们全部的心、灵魂、力量和意念，而受造物应该一无

所有。 

好好看看你所渴望的。人类是充满欲望的生物，总想

着“哎，我要是能有这个或那个就好了”。但上帝说：“不

可贪恋”（出埃及记 20:17）。也就是说我们“要以自己所

有的为足”（希伯来书 13:5）。我们不应贪恋世上任何事

物。相反，我们应该顺应我们的呼召，将事情交给上帝。如

果上帝将某物摆在我们面前，就当心怀感恩地接受，并善用

它来荣耀祂。 



 67 

仰望基督 

如果你想让你的心摆脱世俗的诱惑，就看看被钉死又

因此被荣耀的主耶稣基督吧。常常把被钉十字架的基督放在

你眼前，用信心的眼睛仰望他。“但我断不以别的夸口，只

夸我们主耶稣基督的十字架；因这十字架，就我而论，世界

已经钉在十字架上；就世界而论，我已经钉在十字架上”

（加拉太书 6:14）。也就是说，“我注视着被钉十字架的

基督，凭着信心的眼睛，我能看到他悬挂在那里，世上所有

的荣耀都黯然失色。整个世界能与基督相比吗？那里是君王、

大祭司、中保、伟大的先知。那里是被钉十字架的世界继承

人。那里有他的血流淌下来。他为罪人舍命，为了让我从世

俗中脱离出来。”如果你注视着一个死人，你的心灵也会受

到打击。但是，注视着基督会怎样呢？如果你注视着被钉在

十字架上的耶稣基督，你的心就会对世界麻木。“就世界而

论，我已经钉在十字架上，”保罗如是说。 

仰望荣耀的基督，然后你的心就会超越世界。“所以，

你们若真与基督一同复活，就当求在上面的事；那里有基督

坐在 神的右边。你们要思念上面的事，不要思念地上的事”

（歌罗西书 3:1-2）。基督已死，复活，并升入荣耀，若你

已从罪中复活，脱离黑暗的权势，进入神爱子的国度，你的

心将与基督同在。应当如此想基督：“我的头，我的王，我

的夫。我的救赎主，远胜于世的万物。因此，我不会将心寄



 68 

托于世界，而是仰望天上的事物。得见荣耀君王是何等荣

耀！”凝视，常常思考那被钉死又被荣耀的基督。 

 

更多地爱上帝 

如果我们想不爱世界，就必须更爱上帝。我们对上帝

的爱越多，心就会越疏远世界。当我们更爱上帝时，就会看

清受造之物的真正面目，并认为上帝比世界及其一切都更有

价值。世界是邪恶的，充满腐败。圣经叫我们“脱离世上从

情欲来的败坏”（彼得后书 1:4）。情欲毁坏世界，使其充

满污秽。但要仰望上帝的美，祂的完美能俘获灵魂，引其归

升至祂。 

 

结论 

因此，在本书的结尾，请再次思考我们的经文：“不

要爱世界和世界上的事。人若爱世界，爱父的心就不在他里

面了”（约翰一书 2:15）。这样理解：如果你的心与世界

结合，父就不爱你。或者你可以换一种方式理解：如果你的

情感被束缚于世界，你就不会爱父。所以，若你们要得着父

爱你们的明证，和你们爱父的明证，就不要爱世界，反要让

你的爱在天父里日益增长。可见，这里有很多方法、建议和

帮助，能让你不再迷恋这个世界。希望主能让它们发挥作用。 

 



 69 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



      别人是否可以通过你的生活，看出你的财宝不在这个世界？

www.rtf-usa.com
rtfdirector@gmail.com

R
T
F
-U
S
A

     威廉·格林希尔（William Greenhill，1598–1671）是西敏大会
（ Westminster Assembly ） 成 员 ， 杰 出 的 公 理 宗
（Congregationalists）讲道人。唯独荣耀神出版社（Soli Deo Gloria
Publications）已重新出版了他的多部著作。

「不要爱世界和世界上的事。」——《约翰一书》2:15

      清教徒曾极力对抗教会变得世俗。今日，属世之风更为严重，加之直
言反对的人寥寥无几，使得情况愈发恶化。在本书中，威廉·格林希尔
（William Greenhill）为现代读者提供了一剂良药，治愈迷恋世界。他
阐明何谓爱世界，揭示珍爱世界的危险，说明当如何与世界相处，并提
出指引、鼓舞人心，帮助我们将心从世界中抽离。这本著作的信息历久
弥新，显明清教徒的信息在今日仍然切中时弊。愿神施恩，使你深信，
世界及其一切吸引人的事物，并非你当为之而活的目标。


